
Revista Stellium nº 14: “Presencia” - Dic 2022

CREATIVE COMMONS CCBY 4.0

Alejo López
Marcela Andaluz
Ángeles Martínez
Alejandra Silva
Elba Jiménez
Gi Juliano
Martina Carutti
Maru Sidahmed
Mónica Gobbin
Gary P. Caton
Guada Cheja
Alejandro Lodi
Arminda Abdola
Iva Hryc
María Blaquier



Quiénes
Somos
Revista Stellium. Nace del trabajo altruista de muchas 
personas. Astrólogxs y artistas de distintas partes del 
mundo participan de esta quimera que busca generar una 
red de personas que promueva un modelo de 
colaboración y contacto para sacar adelante proyectos 
creativos y con sentido.

Estamos sumamente agradecidxs a todxs ellxs. Al final de 
cada artículo encontrarás sus biografías y, si te gustó su 
trabajo, puedes hacer clic en sus sitios para conocer más o 
contactarles para que sepan que llegaron a vos. 
Seguramente te lo agradecerán.

Por nuestra parte, nos quitamos el sombrero ante tanta 
dedicación y entrega de todas estas personas.

En un mundo en que el individualismo a veces parece 
ganar la batalla, les agradecemos profunda y plenamente.

Los artículos de esta revista son propios de cada autor o autora y están 
protegidos según la licencia de Creative Comons CC BY 4.0. Quisiéramos 
recordarte que no todxs compartimos las mismas opiniones y que el hecho 
de co-existir en la preparación de esta revista no quiere decir que estamos 
de acuerdo en la aproximación, práctica, uso y comprensión que cada unx 
hace de las técnicas astrológicas. Abogamos por la pluralidad de ideas y la 
posibilidad de intercambio y de crecimiento conjunto. Dicho esto, cada cual 
es responsable de su opinión.

Respecto a las imágenes, siempre que hemos podido, hemos mencionado a 
su creador o creadora. En el resto de los casos, utilizamos imágenes de libre 
distribución y descargadas de Internet.



Im
ag

en
: D

re
am

ac
hin

e

ASTROLOGÍA MUNDANA
Sección dedicada a movimientos actuales

Deconstruyendo la “metafísica
de la presencia”

Magnífica presencia

La práctica de la esperanza

Alejo López
Mónica Gobbin

Gil Juliano

 LAS ALAS DE HERMES

La suma de las astrologías 
humanística y tradicional, 
un caso de estudio

La armadura del penitente 

Itziar Azkona & María blaquier

Alejandro Lodi

EN CONSULTA

LA CRUZ CARDINAL

Lógica del objeto y
Lógica de la información

Martina Carutti

 Maru Sidahmed

 Astrología  horaria

Sección dedicada a artículos en otro idioma

Sección dedicada a reflexionar sobre la práctica 

Animismo, magia y mito

Guada Cheja

 PUENTES
Sección dedicada a entrevistar a personas inspiradoras

Sección dedicada a observar solsticios y equinoccios

12

33

47

Plutón en Acuario

Itziar Azkona 

58

La ruta inconquistable 
Arminda Abdola

64

53

17

29

40

6

23

El Arte para curar -
entrevista a Alejandro Jodorowsky

Gary P Caton



Con la fuerza del fuego de la luna sagitariana y Júpiter tensando al Sol, un nuevo 
solsticio asoma por la faz de la Tierra. Los humanos, como siempre, creemos que se 
trata de nosotros. El clímax anual del Sol entrando a Capricornio nos convoca, nos 
anima, nos despierta a conversar sobre el sentido profundo de nuestras metas 
individuales. Individuales como metas de pequeños seres arrojando grandes sombras, 
individuales como metas de un colectivo humano que se siente único frente a la 
inmensidad que lo rodea. La pregunta que se reitera es cuánto podremos enterarnos 
de que nuestros planes no resuenan si los hacemos para nosotros. Que nuestros 
objetivos no pueden enraizar y cumplirse si lo que planificamos carece de la humildad 
de quien sabe que debe desear lo mejor para el sistema, o no desear nada.

El año terminará en coincidencia con el fin del ciclo de Plutón por Capricornio, que nos 
está mostrando los últimos trazos de sombra de los sistemas patriarcales y arcaicos que 
supimos concebir. Nuestro nivel de sufrimiento dependerá de cuánto podamos
dejarlos morir. Marte frente a la Luna sagitariana nos propone revisar la magnitud de 
nuestros anhelos. A menudo lo que pedimos a la vida no es más que la concreción de 
nuestros deseos egoístas, como niñxs caprichosxs que demandan que se cumplan sus 
exigencias. Pero Júpiter en su última entrada a Aries nos advierte que, cuando
orientamos bien nuestra brújula, cuando el norte apunta a la reconexión con lo
sagrado, se enciende una fuerza irrefrenable, que es la del deseo de la vida.

Este fin de año conectemos con nuestro interior, pidamos lo que necesitamos, y luego 
soltemos esa intención en el viento. Y que sea lo mejor para nosotros y para la vida 
toda.

PRESENCIA

Editorial

4



5

El
ba

 J
im

én
ez

Ale
ja

n
d

ra
 S

ilv
a

M
ar

ce
la

 A
nd

aluz Arm
inda A

b
dola

Ángeles M
artínez

Equipo Editorial

astrosenmovimiento@gmail.com

astrosenmovimiento

alejlausi@gmail.com
alejandramagdala

Tarotista y Acuarelista

hola@etereodiseno.com
etereodiseno.com

Diseñadora 

isamarcela@gmail.com

Astróloga Humanista Astróloga y Educadora Somática

jmastrology

iazkona@coachingastrologico.com 

Socióloga, Coach y Astróloga.

angelesayurveda@gmail.com

angeles_astromad

Terapeuta Ayurveda

Iv
a 

H
ry

c

ivannahryc@gmail.com

iva.hryc

Astróloga

itziazkona

Itz
ia

r 
A

zk
o

n
a 

D.F. 
Astrol.S 

PRESENCIA



Escrito por: Alejo López

Portada: Miha Rekar

Realizar una consulta astrológica requiere una 
serie de habilidades de difícil adquisición. Algunas 
de ellas exigen estudio, práctica y conocimiento. 
Otras se adquieren por otros caminos, más o 
menos conscientes. En este artículo, me gustaría 
reflexionar acerca de lo fundamental que es el arte 
de la presencia en el encuentro astrológico, las 
trabas o dificultades que nos pueden aparecer y 
cómo superarlas.

Presencia es una palabra de difícil definición. Hace 
alusión a un estar, a un estar delante de unx otrx. 
Una habilidad que no puede aprenderse de libros 
sino que debe ejercitarse. Sí, algunos textos 
pueden inspirarnos y ayudarnos a descubrir qué 
significa para cada unx de nosotrxs. Pero no 
podemos desarrollar un estar presentes sentadxs 
en nuestro sofá leyendo o en nuestro escritorio 
subrayando las ideas principales de un texto 
académico. La presencia se aprende en el afuera, 
en el encuentro, en lx otrx. Y es quizás, una 
habilidad de difícil desarrollo. No se puede forzar 
pero, al mismo tiempo, si no se entrena, puede 
estar ausente. No creo que sea una categoría de 
sí/no  (o estás presente o no estás presente) sino 
más bien una cuestión de grado: estás más o 
menos presente en determinadas situaciones. 
Además, creo que no tiene techo ni fondo. El nivel 
de ausencia o presencia puede siempre crecer.

6

Magnífica presencia 
o qué carajo es la “acción sin acción”

que sostiene la consulta astrológica. 

La presencia en el contexto astrológico

EN CONSULTAPRESENCIA



EN CONSULTA

Como decía en el párrafo inicial, la consulta 
astrológica requiere de una serie de habilidades 
de difícil adquisición. Por empezar, obviamente, 
está el conocimiento astrológico. Parte de él, se 
incorpora estudiando. Unx tiene que recordar que 
Marte significa hierro, rojo, guerra, defensa, 
ataque, acción y energía, mientras que Venus 
simboliza atracción, seducción, valores, y un modo 
de abrirme a los encuentros. En algunos casos, las 
relaciones entre los distintos significados de un 
mismo símbolo siguen un hilo conector. Pero otras 
veces no es así. Particularmente en astrología 
moderna, se ha intentado buscar un concepto 
básico que ayude a conectar las distintas ideas, 
colaborando con el proceso de aprendizaje. Tal 
vez por eso, por ejemplo, se cambió el significado 
tradicional de la casa 6 de “la casa de la 
enfermedad” a la “casa de la salud y las rutinas 
diarias” ya que, en efecto, son nuestras rutinas 
diarias quienes nos garantizan salud. 
Paralelamente para aprender estas listas de 
significados, necesitamos adquirir cierto nivel de 
resonancia con ellas. Es decir que no se trata sólo 
de un ejercicio mnemotécnico. Se impone 
también un acercamiento experiencial. Son las 
frustraciones diarias al querer hacer un trámite y 
no tener el documento que necesitamos que nos 
ayudan a entender Saturno, o, quizás, la 
necesidad de cumplir con un horario en el trabajo 
o usar un uniforme. Son las epifanías espontáneas 
al ver, por ejemplo, una paloma volando o un 
avión cruzando el cielo, que nos abren al mundo 
interno y fantástico de Neptuno. Así, aprendemos 
astrología viviendo la vida.

Y luego llegamos a una tercera habilidad, a 
menudo no tenida lo suficientemente en cuenta: 
el análisis de una carta. En una consulta 
astrológica, normalmente compartimos con lx 
cliente o consultante información que habremos 
preparado de antemano al leer su mapa astral. 
Recuerdo que para mis primeras consultas 
necesitaba dos o tres días para sentir que podría 

PRESENCIA

7

¿Cómo cultivar la presencia?
 Y ¿por qué es importante?

hacerlo bien. Buscamos interpretar cada recoveco 
del mandala astrológico, cada aspecto y planeta 
por minúsculos que parezcan. En verdad, creo que 
esta actitud es la correcta. En el mundo de lo 
simbólico, pequeños detalles pueden ser 
reveladores. En este paso, usamos los dos 
conocimientos adquiridos anteriormente: el 
teórico y el experiencial, para poder hacer una 
lectura integrada de la carta y no por partes. Y a 
medida que ganamos experiencia se nutre nuestra 
capacidad de interpretar.

La pregunta que surge entonces es: en la consulta 
astrológica, ¿cuánto debe hablar lx consultante y 
cuánto lx astrólogx? Como profesionales, tenemos 
la obligación de proveer una información. Para ello 
se nos contrata. Al mismo tiempo, siento que si no 
permitimos que el consultante hable y exprese  
cómo está procesando ese contenido que hemos 
preparado, el encuentro va a ser poco provechoso. 
De hecho recuerdo que en mis primeras consultas, 
cuando miraba tránsitos pasados, preguntaba: 
“¿Qué pasó en x año?”. Y ahora, en cambio, 
formulo: “¿cómo te sentiste en x año?”. Porque creo 
que es casi más importante el proceso que hizo la 
persona que el evento en sí.

Cuando conseguimos generar un buen contacto, 
lx consultante suele abrirse y empieza a relatar la 
verdadera razón por la que vino al encuentro. Qué 
lx convocó. Este momento, me parece de lo más 
fundamental. Diría que es casi sagrado y que es 
muy importante no interrumpirlo con 
interpretaciones o explicaciones apresuradas. 
Ningunx de nosotrxs sabe lo que es vivir el mundo 
con otra carta más que la nuestra. Cuando una 
persona se abre a contarme su experiencia de 
vida, siento un profundo respeto por esa otra 
mirada, por ese otro universo que aparece frente a 
mí. 



EN CONSULTA

1

Imagen: Pawel Czerwinski

8

PRESENCIA

Así, éste es también el momento más peligroso. 
Por un lado, tenemos un factor objetivo y 
apremiante: la duración de la sesión. ¿Cuánto 
vamos a dejarle que lx consultante hable? 
¿Cuándo vamos a intervenir? Vemos correr el reloj 
y si el relato que nos llega tiene significación 
simbólica con el material que hemos preparado, 
vamos a querer responder, acotar, señalar. 
Tenemos que rápidamente tomar la decisión: ¿qué 
será más constructivo?, ¿qué gesto colabora en 
mayor medida con el despliegue de esta 
consciencia?

Pero hay todavía otro peligro: el miedo a no 
interpretar bien. Me parece interesante como 
surge en mis alumnos de astrología este terror a 
hacer una interpretación incorrecta. En muchos 
casos, arman ideas o reflexiones de una simpleza 
y una profundidad inmensa y admirable. En otros, 
sienten que cuando agrego una acotación, “han 
fallado”. Y se excusan por ello. Siempre lamento 
que ocurra esto e insisto: “estamos interpretando, 
no hay interpretaciones erróneas como tal”. Y en 
este sentido, mi aproximación es algo paradójica. 
Por un lado, creo que estos son símbolos, y así, 
que toda interpretación es válida ya que lo 
simbólico habla a cada unx de manera colectiva 
pero también individual. Encontramos en ello 
quiénes somos nosotrxs. Y a partir de ahí, leemos, 
desde ese diálogo íntimo. Por otro lado, creo que 
no todo puede significar cualquier cosa. Y por eso 
me parece importante que haya rigurosidad de 
estudio detrás. Entre estas dos posturas, 
aparentemente irreconciliables pero que sostengo 
en simultaneidad, creo que aparecen 
interpretaciones vivas y potentes. 

Ahora bien, este terror a no saber interpretar 
puede dificultar la preparación de la consulta. 
Pero, peor aún, puede entorpecer la consulta 
misma. La escucha activa requiere que pongamos 
atención plena en aquello que nos dice lx 
consultante. Creo que responder a la inseguridad 
ansiosa de cometer errores al hacer la traducción 
a “astrológico” es profundamente humana. Pero es 
ahí cuando podemos romper el fino hilo que nos 
une con lx consultante. Si nos ocupamos de estar 
pensando “¿dónde está esto que dice en su mapa 
natal?”, ya hemos dejado de escuchar. La atención 

se vuelve hacia adentro, o lo que es todavía peor, 
hacia nosotros mismos, propulsada por el 
mandato inconsciente: “¿soy capaz de leer esto? 
¿estoy entendiendo? ¡Tengo que ser unx buenx 
astrólogox!”.

El otro riesgo es que la historia delx consultante 
puede desencadenar procesos emocionales 
internos. Tal vez nos cuenta de una desilusión 
amorosa que nos remite a una experiencia propia; 
o quizás, una duda laboral, que nos refiere a 
nuestra propia historia. Puede ocurrir esto en 
cualquier campo: el laboral, el familiar, incluso el 
espiritual. De golpe, nos vemos tomados por 
emociones y memorias pasadas. Dejamos de ver a 
lx consultante y comenzamos a discutir, sin que lo 
notemos, con nuestros p/madres, hermanxs, jefes, 
amantes o hijxs. Y ahí de nuevo, nos volvemos 
hacia nosotros mismos y dejamos de escuchar.

Posiblemente, lo más efectivo para el encuentro 
astrológico sea la capacidad de estar presente y 
sostener junto con el consultante la intriga de qué 
significa esta carta, qué pide este momento de 
esta persona. 
 

 



EN CONSULTA

9

Posibles antídotos

En este sentido, me parece que podemos tomar 
prestados algunos conceptos del psicoanálisis, 
disciplina de la que no soy tan amigo, pero que me 
parece de una riqueza importante. No sé si 
realmente son antídotos pero creo que son 
formas de aproximarnos a pensar el encuentro 
astrológico. Pido perdón de antemano a lxs 
psicoanalistas que lean este texto porque, desde 
ya advierto, mi acercamiento no es, en absoluto, 
ortodoxo. Y cuando digo “pido prestado 
conceptos del psicoanálisis” en realidad, quiero 
decir “pido prestado y re-interpreto”.

Uno de las idea que encuentro potente y 
posibilitadora es la de la “atención flotante”. Este 
tipo de atención propone mirar todo y no mirar 
nada a la vez. Ningún relato o reflexión de lx 
consultante es más o menos importante. Esta 
actitud requiere que seamos neutrales, que 
suspendamos todo juicio de valor respecto a lo 
que oímos. Y este ser neutral, creo yo, en parte 
requiere evitar catalogar en código astrológico lo 
que nos es relatado. Pero, ¿cómo? ¿No nos 
convoca acaso para que leamos su vida en 
lenguaje astral? Sí, pero, paradójicamente, creo 
que para hacerlo, debemos suspender el intento 
de hacerlo. Así, habilitamos un campo nuevo. Un 
campo en el que no sólo lx consultante no sabe 
qué va a pasar sino, nosotrxs tampoco. No vamos 
a la deriva sino guiados por la escucha (más que 
por la carta) con la confianza plena de que la 
astrología de esta persona está hablando y 
haciéndose presente por sí misma. Cuando lx 
consultantx suspenda su narrativa, a la espera de 
un gesto o comentario nuestro, bastará una rápida 
mirada a su dibujo astral para encontrar qué decir.

En su libro, Cinco conceptos propuestos al 
psicoanálisis, François Jullien hace referencia a un 
campo que llama “el estar entre”. Guillermo 
Cacace, director de teatro de Buenos Aires con 
quien tuve el inmenso placer de trabajar, en su 
novedosa aproximación como director, solía 
decirnos “vamos a ver lo que pasa entre”, también 
haciendo alusión a ese espacio nuevo, sin modelo 
previo, que surgía en el encuentro.

PRESENCIA

Imagen: Thamara Prada

9



EN CONSULTA

A
le

jo
 L

óp
ez

10

PRESENCIA

Mi experiencia es que la consulta astrológica no la 
guía nuestra preparación de la carta ni el relato 
delx consultante sino ese espacio intermedio que 
surge entre tres entidades: astrólogx, cliente y 
cielo. Y es en esa interacción que aparecen 
reflexiones sanadoras, o posibilitadores. 
Preocuparnos por interpretar lo que la persona 
nos está diciendo, o por asegurarnos de que 
estamos “leyendo bien”, volvería el foco de 
atención hacia nosotrxs mismxs y nuestra 
capacidad o incapacidad, dificultando así la 
escucha flotante y entorpeciendo la emergencia 
de ese espacio sutil de potente creatividad.

El otro gran bloqueo creo que puede pensarse 
desde la idea de la transferencia. En psicoanálisis, 
se habla de transferencia, cuando lx paciente 
deposita contenido inconsciente sobre su 
psicólogx. Unx profesional entrenadx sabrá tomar 
este contenido y sostenerlo para poco a poco, ir 
desligándose de él, espejándolo a su paciente y 
ayudándole a que se haga cargo del mismo. Si 
bien el proceso de transferencia se construye y no 
suele ocurrir de inmediato, creo que la intensa 
brevedad que demanda la consulta astrológica 
puede hacer que se sintetice velozmente un 
proceso de calibre similar. Aquí, lx astrólogx 
comienza a sentir el enojo, la rabia, la tristeza o la 
confusión que su consultante no puede expresar 
o, siquiera, aceptar. Es posible que, entonces, 
como acompañantes de este proceso nos 
encontremos con el impulso de tomar acción. De 
nuevo, aquí dejamos de escuchar y estar 
presentes para volver a volcarnos en nosotrxs 
mismxs: qué estoy sintiendo y por qué me siento 
invitadx a actuar en lugar de escuchar.

En este sentido, creo que es importante que toda 
persona que trabaja en este tipo de encuadres 
haga un proceso terapéutico profundo propio. 
Creo que la mejor (o quizás la única) forma de 
aprender a gestionar el proceso de transferencia y 
contra-transferencia es a través de haberlo 
experimentado unx mismx. Debemos ser capaces 
de identificar qué situaciones tienden a gatillarnos 
emociones fuertes que nos ciegan ante la realidad 
que tenemos enfrente, qué personalidades o 
situaciones nos mueven a proyectar en otrxs 
nuestros fantasmas internos. También tenemos 
que aprender a detectar cuándo las emociones e 

imágenes que nos llueven dentro son nuestras y 
cuándo son delx consultante. Al abrirnos al 
espacio de “lo que pasa entre” la barrera entre un 
ser y otro se vuelve permeable y sus contenidos 
se mezclan y confunden. Poder detectar que la 
rabia que siento en consulta no es mía sino de mi 
consultante también es estar presente.

Presencia es una palabra de difícil definición. Hace 
alusión a un estar, a un estar delante de unx otrx. 
Como comenté anteriormente, en la consulta 
astrológica, hay muchos peligros que atentan 
contra ella. En primer lugar, el temer una 
interpretación errónea o, directamente, el 
sentirnos incapaces de interpretar. También, 
quizás, un oído casi obsesionado en resignificar 
astrológicamente todo lo que lx consultante 
relata. Además carece de presencia el encuentro 
astrológico en que sólo lx astrólogx habla y 
comparte sus interpretaciones. Este podría ser 
grabado en un mp3 y enviado por mail y sería lo 
mismo: no da cuenta de que hay unx otrx enfrente 
escuchando. Para habilitar esta presencia, 
contamos con algunas estrategias que robamos 
de otras disciplinas para adaptarlas a nuestra 
práctica. Entre ellas, mencioné en este caso la 
atención flotante y el registro de los procesos de 
transferencia y contra-transferencia. También nos 
apoyamos en el conocimiento de nosotrxs mismxs 
que puede darnos confianza en que sólo basta 
con estar ahí y sostener el “entre”.

10



EN CONSULTA

11

Alejo López es psicólogo y astrólogo egresado de The Faculty of Astrological Studies, donde trabaja como 
tutor. Sostiene su práctica de astrología y psicología online con clientes y pacientes distribuidxs en distintos 
países. Ofrece sus servicios para consultas puntuales o procesos continuados. Fue uno de los fundadores de 
Revista Stellium y también ha participado en conferencias internacionales como NORWAC, la conferencia 
de la Asociación de Astrología de Reino Unido y otros eventos organizados por Astrology University, the 
London School of Astrology o Academy University. 

A
le

jo
 L

óp
ez meetme@liminalcosmos.com liminalcosmos liminalcosmos

PRESENCIA

Pero, entre todas estas aproximaciones, creo que 
hay una que hace que nuestra presencia se vuelva 
magnífica. Magnífica hace referencia a una 
característica esplendorosa, generosa, ostentosa y 
sin decoro, hasta suntuosa. En mi opinión, para 
que nuestra presencia adquiera esas 
proporciones, necesitamos aceptar que no 
sabemos nada. La carta natal es un dibujo, un 
símbolo que representa algo de lo que es ese ser 
que tengo en frente. Atención que aquí digo que 
representa “algo” de ese ser, no su totalidad, ni 
quién es esa persona que está frente a mí. La carta 
es una propuesta, una semilla. Representa una 
posibilidad, no lo que realmente es, lo que 
realmente se manifestó. Es más, representa 
infinidad de posibilidades ya que la misma puede 
dar lugar a destinos increíblemente distintos. En 
mi experiencia (y esto puede que no sea 
trasladable a la experiencia ajena), cuando me 
arrimo a la consulta con el deseo de sostener la 
pregunta: ¿cómo ha reaccionado la persona a esta 
carta?, siento que mi presencia se vuelve 
magnífica. Acercarme a ella con curiosidad e 
incertidumbre, habilita una escucha que la certeza 
impediría. El no saber abre caminos, el aceptar mi 
ignorancia me ofrece la posibilidad y necesidad de 
estar auténticamente escuchando y registrando 
quién tengo enfrente. Porque la respuesta a toda 
consulta astrológica (“¿quién soy?”) no la tengo yo, 
ni el consultante, ni la carta, sino que se teje en el 
entre. Y, entonces, la única forma de leerla, 
percibirla, y experimentarla es estando 
auténticamente presente en ese espacio liminal. Y 
cuando eso ocurre, el encuentro alcanza 
proporciones magníficas.

www.liminalcosmos.com



PRESENCIA

12

Escrito por: Gi Juliano

Portada: Nagy Arnold

Fueron noticia las termas de San Casciano donde unos arqueólogos hallaron tres mil monedas romanas 
y unas figuras votivas, un auténtico tesoro sacro. Desde hace un tiempo viene dándose una 
recuperación extraordinaria de tesoros antiguos, a la par la traducción de textos que están generando 
gran interés y un retorno a fuentes significativas. En los antiguos templos etruscos, lugares destinados 
a la oración y a la plegaria se solían encontrar numerosos exvotos o figuras votivas para implorar el 
favor de la divinidad o bien para agradecer su concesión. Las mujeres infértiles, por ejemplo, llevaban 
al templo sus úteros votivos hechos de arcilla confeccionados para soñar y orar a los dioses para que 
concedieran la gracia solicitada. Estos úteros se dejaban en el templo al resguardo divino. Los 
problemas de esterilidad eran graves en el mundo antiguo. Se necesitaba una tasa de natalidad alta 
para mantener a la comunidad fortalecida. Las mujeres que no alcanzaban la categoría de madres 
tampoco eran valoradas socialmente, por lo que no es de extrañar la gran cantidad de ofrendas votivas 
para alcanzar la gestación.

Un objeto o exvoto se convertía en un talismán, en la forma exterior de un sufrimiento íntimo, tal como 
sucedía con las mujeres infértiles de las antiguas civilizaciones. La relación entre imaginación y objeto 
es lo que desencadena la autoreparación y la transformación del padeciente Este acto simbólico y ritual 
se volvía reparador del sufrimiento de estas mujeres y también una práctica de la esperanza, asunto 
que motiva este artículo. Los úteros de arcilla ofrecidos a los dioses cumplen una función similar a la de 
los juguetes en los niños, una proyección imaginativa e interactiva que se da a través de un objeto, en 
principio inanimado. Esto da al objeto una agencia, permite que se desarrolle un diálogo reparador.

Lo mismo sucede con la plegaria, no cambia necesariamente un destino, pero transforma al solicitante. 
A partir de una experiencia cargada de dolor y desconcierto, se abre la posibilidad de participar con el 
destino, se orienta uno hacia una actividad que trasciende lo personal y que conduce a una realidad 
aumentada, de esas que no se experimentan con visores. Roberto Calasso compara a estas 
experiencias de realidad virtual o realidad aumentada con las de un turista: en ambos casos obra una 
suspensión de lo irreversible. Agotada la experiencia del viaje, el turista volverá a casa, de la misma 
manera el participante de una virtualidad vivirá una experiencia sabiendo que al retirar el visor se 
suspende, como una lluvia que no moja. Por el contrario, un solicitante o padeciente se encuentra 
atravesado por un evento de destino insoslayable y es a través de este impacto que la esperanza de 
reparación se abre paso, es esta su “realidad aumentada”.
 

La práctica de la 
 esperanza.



IMAGEN; Marcela Ballester

13

PRESENCIA

El escritor cubano Alejo Carpentier afirmaba que 
la grandeza del hombre consiste en imponerse 
tareas, en mejorar lo que es: “en el reino de los 
cielos no hay grandeza que conquistar, puesto que 
allá todo es jerarquía establecida, incógnita 
despejada, existir sin término, imposibilidad de 
sacrificio, reposo y deleite”. La esperanza carece de 
sentido en el Edén, sin caída la esperanza no tiene 
sitio. Sin pestes tampoco, tal como lo relata 
Hesíodo, Pandora quita sus manos de la tinaja, se 
dispersan las calamidades pero queda retenida la 
esperanza. 

La esperanza como actividad.
La esperanza lejos de ser abstracta, es una 
recopilación de fuerzas capaz de crear nuevos 
desenlaces para historias difíciles, incluso ante 
sentencias contrarias a toda esperanza. Como 
actividad, produce una transición, su dirección es 
hacia lo que podría suceder, pero no es posible 
anticipar. Por este motivo y paradójicamente, la 
esperanza prepara para la decepción y aún así se 
persevera en ella. Toda esperanza es una falsa 
esperanza, no hay una razón lógica que la sustente 
pero esto no la invalida, es una forma de ir a 
contrapelo cuando el sentido común dice otra 
cosa, persistir en la esperanza es una especie de 
delirio sagrado capaz de producir sentido. Hay que 
decirlo con todas las letras, la práctica de la 
esperanza nos coloca en posiciones indignas ante 
cualquier lógica que demande fundamentos y 
demostraciones acabadas. Si pensamos en la 
esperanza como una actividad, se deriva la 
dimensión ética que se desprende de su práctica, 
que no se sostiene en una moral controladora que 
se cierra a un resultado, sino que hace mundo a 
través de la práctica.

A modo de reconocimiento al personal de la salud 
que afrontó la pandemia del 2020, la artista 
chilena Pía Schulze donó a un hospital una 
escultura que llamó “Elpis y la vara de Esculapio” 
Elpis es la diosa que representa a la esperanza 
retenida en la vasija de Pandora y es el último 
recurso disponible para la humanidad. La figura 
está en “ustrasana” o postura de camello, con el 

pecho expandido y en cuyo centro se encuentra 
una piedra circular de granito para recordar el 
peso que ha dejado la pandemia. En la mitología 
griega, Elpis es hija de Nyx la noche, sugiriendo 
que la esperanza es un asunto nocturno y se sabe, 
ninguna noche es eterna. La esperanza es 
también un asunto que involucra a la memoria, 
pues no hay esperanza alguna en el olvido.

El relato del Génesis sugiere que la noche humana 
deja de ser primitiva, deja de ser un caos y una 
oscuridad absoluta. Se manifiesta en el espacio 
onírico, en la intimidad, en la espera de un 
amanecer, y con la espera aparecen los tiempos y 
las distancias, aparece la espera que desespera. 
Mucho se habla de la ansiedad como un mal de 
estos tiempos,  Constanza Michelson afirma que 
el ansioso no solo cancela la espera, también 
cancela su símbolo. La existencia ansiosa es pura 
afirmación, positividad y materialidad. La ansiedad 
es un desespero corporal para abolir una espera, 
reclama y exige presencia. El misterio, en cambio, 
se demora, opera sobre las ausencias. Si el 
misterio se opone a la ansiedad es porque soporta 
una distancia decisiva hacia las cosas, en palabras 
de Michelson.

En el principio creó Dios
 los cielos y la tierra. 

Y la tierra estaba desordenada
y vacía, y  las tinieblas estaban

sobre la faz del abismo, 
y el Espíritu de Dios se 

movía sobre la faz
de las aguas. Y dijo Dios: 

Sea la luz; y fue la luz



14

PRESENCIA

Nadie muere en la víspera.

“No temáis que están con el César y su estrella, nadie muere en la víspera” Con esta frase, un presidente 
argentino intentó tranquilizar a los pasajeros del avión presidencial que se sacudía ante las violentas 
ráfagas de viento. Una anécdota que da cuenta de su inflación jupiteriana. La frase sugiere también que 
la esperanza opera en las vísperas como un intersticio. Víspera proviene del latín vespera, que hace 
alusión a la estrella de la tarde o Venus Vespertina. Nicola Smuts-Allsop es una astróloga que trabaja 
con asuntos de fertilidad y ofrece una interpretación sobre Venus, las vísperas y el retorno de la luz, 
valiéndose del mito sumerio sobre el descenso de Inanna al inframundo. Este relato es una 
representación estupenda del ciclo sinódico de Venus. Los sumerios asociaron la muerte y la vida con 
las observaciones astronómicas de Venus. Cada revolución de Venus daba a los observadores la 
esperanza del retorno de la luz, el regreso de la salud y la felicidad, la liberación del inframundo.

Inanna era la diosa del cielo y de la vida, asociada con la Venus matutina o lucero del amanecer. Su 
hermana Ereshkigal que residía en el inframundo queda viuda y presa de un estado de sufrimiento, al 
que se suma sus dolores de parto. Inanna decide descender a los reinos de su hermana oscura para 
ofrecerle consuelo. Inanna llega a las puertas del inframundo ataviada de sus siete poderes, 
simbolizados por siete piezas de ropa, incluída su corona. Puerta a puerta, se le ordena desprenderse 
de sus poderes. Cuando finalmente queda desnuda y arrodillada ante un panel de jueces y ante su 
hermana, se dicta su sentencia: Inanna debía ser colgada de un gancho hasta que su cuerpo se 
pudriera. Y así fue.

Enki, señor de la Tierra se ofrece a rescatar a su nieta. Para ello tomó la suciedad que había bajo sus 
uñas y moldeó dos insectos, Galatur y Kalaturru, que eran lo suficientemente pequeños e 
imperceptibles para traspasar las puertas del inframundo. Enki les da una poción para que resuciten a 
Inanna, una gota por cada día que Inanna estuvo en el inframundo. Cuando estos seres están ante la 
presencia de Ereshkigal se la encuentran con dolores de parto. Galatur y Kalaturru la acompañan y 
haciéndose eco de su dolor, gimen y se compadecen imitando sus lamentos. El acompañamiento de 
estas criaturas y el cuidado despiertan en Ereshkigal un sentimiento de gratitud inusual, les devuelve el 
cuerpo inerte de Inanna quien resucita y aparece nuevamente como la Venus vespertina. 

El reconocimiento del dolor es un punto crítico en la transformación de Ereshkigal que posibilita el 
rescate de Inanna, y con esto el retorno de la luz. El regreso de Inanna desde las profundidades del 
inframundo depende en gran medida de esta acción. Galatur y Kurgarra, no eran deidades ni seres 
extraordinarios, eran insignificantes. El acompañamiento hacia Ereshkigal, genuino o fingido, opera 
como un placebo, un alivio que la libera y posibilita su reparación y con esto, un giro en la historia. Este 
acto genera una permuta, un cambio de estados que es la condición de posibilidad para que la luz 
retorne. La zona mutable en la que opera la esperanza oscila entre plenitud y despojo, luz y sombra, 
compasión y rabia, gesto y narración. Estos son los auxiliares que dinamizan y precipitan los eventos, 
ligan lo que se encuentra separado. De la propuesta se desprende y se confirma una vez más que la 
esperanza es un asunto nocturno, una posibilidad que emerge cuando, al igual que Inanna, somos 
capaces de descender a los reinos oscuros, no sin antes despojarnos y sacrificar nuestros atavíos y 
poderes para atravesar las estrechas puertas del inframundo. 



15

PRESENCIA

“Dios mío, Dios 
mío, ¿por qué me 
has abandonado?”

El fallecido papa católico Benedicto XVI, 
compartió una audiencia en la previa de pascuas 
para referirse al momento de la crucifixión de 
Jesús: llegado el mediodía toda la región quedó en 
tinieblas hasta las tres de la tarde. Y a las tres, 
Jesús clamó con voz potente: Eloí, Eloí, lemá 
sabactaní?, que significa: Dios mío, Dios mío, ¿por 
qué me has abandonado? En la estructura del 
relato, la oración se vuelve grito, la voz de Jesús se 
eleva en el culmen de las tres horas de tinieblas, 
desde el mediodía hasta las tres de la tarde. 
Cuando Jesús se acerca a la muerte, solo está 
presente una oscuridad primigenia y absoluta 
similar a la que ocurre en los eclipses solares. 
Jesús ante esta oscuridad absoluta, grita. Cito 
textual las palabras de Benedicto: “esto sucede 
también en nuestra relación con Dios: ante las 
situaciones difíciles y desgarradoras, cuando parece 
que no nos escucha, no dudemos en confiarle el peso 
que llevamos dentro, de gritar nuestro sufrimiento”. 
El abandono, el silencio y la noche oscura dan 
lugar a la catarsis y al grito.

Esta narrativa fundacional en Occidente, tiene un 
final conocido: Jesús resucita y esta novedad es 
revelada en primera instancia a María Magdalena, 
la primera en encontrarlo en la mañana de Pascua. 
“Surrexit Christus, spes mea” – “Resucitó Cristo, mi 
esperanza”. Jesús se manifiesta ya resucitado a 
Magdalena, su fiel y devota discípula, la Venus de 
esta historia que atestigua en primera instancia el 
resurgimiento del símbolo solar cristiano. Tanto el 
mito sumerio como el cristiano refuerzan este 
vínculo entre esperanza, víspera, oscuridad y luz 
representado por el ciclo sinódico de Venus.
 

Maria Magdalena es mencionada tanto en el 
nuevo testamento canónico como en varios 
evangelios apócrifos, como una discípula 
significativa. Al igual que Inanna y sus siete 
poderes, Maria Magdalena estaba poseída pero 
por siete demonios. Las acusaciones de “posesión 
demoníaca” se basaban en la creencia de que eran 
fuerzas que tomaban y desviaban el 
comportamiento humano alejándolo de Dios. Las 
personas poseídas eran expulsadas de la 
comunidad. En consecuencia, liberar a una 
persona de sus demonios implicaba exorcizarla y 
recuperarla devolviéndole un lugar en la vida 
comunitaria. Es lo que sucede con Maria 
Magdalena cuando Jesús la libera de sus 
demonios y la comunidad de discípulos se 
convierte en su familia subrogada.

Se impone desescombrar

Excavar y desescombrar ha permitido a los 
arqueólogos hallar tesoros sacros y textos 
antiguos que posibilitan que mil años se vuelvan 
presente. Se revela, como sucedió con los 
arqueólogos que hallaron las figuras votivas, algo 
que permanecía en una franja de olvido y es 
preciso recuperar: la práctica de la esperanza. En 
1945, en un contexto de oscura posguerra Carl 
Jung retoma sus escritos luego de casi diez años 
de silencio posterior a la segunda guerra mundial. 
Advertía a sus lectores: “Se impone desescombrar”, 
antes de la reconstrucción viene el desescombro, 
que también incluye la reflexión sobre lo ocurrido. 
En este artículo Jung se asume con el alma 
revuelta y carente de toda mesura. Pensar al 
mundo fuera del mundo, pensar el padecimiento 
personal y colectivo sin sufrirlo o teorizándolo, se 
vuelve una posición defensiva y en cierta forma 
arrogante. Ni tan lejos ni tan cerca, una distancia 

G
i J

u
lia

no



Licenciada en economía y astróloga argentina. Como economista y máster en economía (Universidad del 
CEMA), se ha dedicado a la docencia (Universidad de Buenos Aires), a la investigación de temas ambientales 
y a las finanzas. Como astróloga profesional, se encuentra dedicada a la consultoría, a la docencia y a la 
investigación. Ha transitado una primera etapa de formación relacionada con una astrología de enfoque 
humanista (Casa XI), una etapa intermedia en la que incorporó diversos contenidos de posgrado que la 
llevaron a una etapa que continúa en el presente, enraizada en una astrología tradicional helenística 
(Hellenistic Astrology Course, Chris Brennan).

astrolo.gi@outlook.com

16

PRESENCIA

de rescate que permita el acercamiento y el rodeo 
sin fagocitarnos. Se impone desescombrar, tanto 
para recuperar como para reflexionar; a sangre 
caliente y a grito pelado por momentos, a sangre 
fría y con mesura por otros. 

La esperanza como práctica, es una actividad 
profundamente excavatoria, es hija de la noche y 
ninguna noche es perpetua. Esta oscuridad no es 
absoluta ni abstracta, nos recuerda el origen 
olvidado, que un padecimiento lo vuelve 
reconocimiento. No hay esperanza posible en el 
olvido ni en una ansiedad que reclama presencias. 
La esperanza anhela, reconoce, contempla y reza 
pero también hace mundo desde su práctica, no 
solo lo padece en una espera agónica. El desvarío 
forma parte de su paisaje, pues toda esperanza es 
falsa en un sentido estrictamente lógico, no hay 
una razón que la sustente, es ir a contrapelo 
cuando el sentido común demanda otros tipos de 
entendimientos, curiosamente es la esperanza la 
que nos prepara para la decepción y la caída, no la 
sensatez ni la solemnidad de las certezas. Algo 
que perturba y desconcierta tiene el potencial de 
religarnos y despertarnos del olvido, arrancarnos 
de la sensación de habitar una existencia ajena y 
desalmada. En palabras de Marco Aurelio:

"O se trata de una necesidad del destino y un
orden inviolable, o bien de una providencia
aplacable, o bien de un caos fortuito y sin
dirección.
Si se trata de una necesidad inviolable, ¿a qué
ofreces resistencia?
Si se trata de una providencia que acepta ser
aplacada, entonces hazte a ti mismo
merecedor del socorro divino.
Y si se trata de un caos sin guía, confórmate,
porque en medio de un oleaje de tal índole
dispones en tu interior de una inteligencia guía"

astrolo.gi

G
i J

u
lia

no

Imagen: MasakI Komori



17

PRESENCIA

Lógica del objeto y lógica 
de la información.

La astrología como puente

Imagen: Susan Wikilson

Escrito por: Martina Carutti

Los principales problemas de la humanidad como 
especie surgen de la lógica a partir de la cual nos 
pensamos a nosotros mismos y al mundo, y más 
profundamente, el modo en que nos percibimos y 
nos sentimos, teniendo en cuenta que los 
sistemas cognitivos constituyen una unidad 
ideica-perceptual-emocional-sensorial. 

Los seres humanos hemos acordado 
colectivamente, desde la función del sistema que 
se encarga de ello, a la que llamamos 
habitualmente “yo”, que somos entidades 
separadas las unas de las otras, y por lo tanto, en 
última instancia, objetos. Esta lógica, a la que 
llamaré “lógica de los objetos”, implica la 
modalidad de interacción y construcción de la 
realidad fundada en la lucha de poder entre 
posiciones, la competencia, la posesividad, la 
ambición, el apego y demás variables que son la 
base de las dramáticas humanas a través de los 
tiempos. Estos problemas no tienen solución 
posible dentro de esta lógica porque justamente 
esta lógica estructuralmente los contiene y los 
provoca. Entonces solo sería posible encontrar la 
solución en una nueva lógica.

La respuesta al problema, o aprendizaje necesario, 
no puede, en este caso, encontrarse en el mismo 
nivel en el cual el problema se plantea. Siguiendo 
a Bateson, diremos entonces que será necesario 
desarrollar un aprendizaje de nivel III, es decir, 
propiciar la emergencia de un nuevo contexto 

10



18

PRESENCIA

lógico en el cual las partes en conflicto se 
reordenen y adquieran una nueva significación.

¿Será posible entonces plantear una nueva lógica, 
un nuevo contexto, para pensarnos, y luego 
sentirnos, a nosotros mismos, ya no como meros 
objetos sino como información que circula en la 
red de la existencia? Esta lógica diferente 
implicaría otra modalidad de interacción entre 
seres humanos: una interacción amorosa y una  
comprensión de la realidad más acorde a las 
necesidades planetarias de hoy.

Investiguemos un poco de dónde viene la 
percepción de ser objetos y si es posible que otra 
percepción pueda emerger. Un ser humano es un 
sistema complejo que excede a la habitual idea de 
“yo” que manejamos cotidianamente para dar 
cuenta de lo que somos. Sin embargo nos 
pensamos-percibimos-sentimos a nosotros 
mismos como meros "yoes", básicamente porque 
es desde esa  función del ser,  la función de 
autoconsciencia, desde la cual nos percibimos a 
nosotros mismos.

Demos un rodeo para pensar un poco acerca de 
este  yo que postulamos antes de continuar. 
Podemos decir que un ser humano es, en un plano 
o nivel, un cuerpo; esto es, una entidad material 
ubicada en un determinado espacio-tiempo. Este 
cuerpo incluye como órgano central para su 
funcionamiento un cerebro: tejido celular 
específico (neuronal) de alta complejidad.  Un 
cerebro-cuerpo, que estructuralmente existe en 
permanente intercambio con otros 
cerebros-cuerpos,  produce un “yo”  que voy a 
definir, en principio, como el complejísimo circuito 
neuronal  que  registra, inscribe o conserva en lo 
que denominamos memoria un conglomerado de 
datos acerca del cuerpo en el que tiene lugar ese 
circuito neuronal. La construcción de este circuito 
conlleva un largo proceso interactivo, es decir, que 
se produce en el interior de la “manada” humana. 
Así, el yo es producto o resultado de una compleja 
interacción entre seres humanos. 

Someramente podemos decir que un cuerpo 
inmerso en la manada recibirá a través de los 
sentidos la información circundante y generará 
respuestas o reacciones que se organizarán en 

1

2

forma de lo que denominamos sensaciones. A 
través del proceso o función de la memoria, las 
sensaciones que se producen en ese cuerpo como 
reacción a su “ser-estar” en el mundo se 
registrarán o conservarán y se irán  clasificando de 
acuerdo a si resultan placenteras o displacenteras, 
es decir, si gratifican o no al cerebro que las 
registra. Por ejemplo, la sensación de hambre que 
genera un determinado circuito neuroquímico 
displacentero y que se aplaca con la ingestión de 
alimento, lo que genera un nuevo circuito 
neuroquímico placentero.

Estos primeros registros o marcas sensoriales 
constituyen las bases para que el cerebro 
construya una imagen del cuerpo que lo contiene 
a partir de las imágenes que percibe de los otros 
cuerpos en la manada. Este es el proceso de 
identificación-desidentificación, estadio del 
espejo desarrollado en el psicoanálisis de Lacan. 
Así, el cuerpo como entidad material biológica 
termina siendo, a su vez, una idea-pensamiento, 
una realidad inmaterial-imaginaria, un 
cuerpo-imagen reflejo del cuerpo material 
conservada en la memoria, lo que en psicoanálisis 
se denomina narcisismo.

A esta imagen se ligará el nombre que  la 
manada-familia “le puso” a ese ser, y un relato 
verbal más o menos lineal que organizará en forma 
de historia las experiencias atravesadas por ese 
cuerpo en su ser-estar en el tiempo-espacio. El yo 
será entonces, también, aquella función del ser 
que registra en la memoria las vivencias que el 
cuerpo atraviesa, y las transforma en 
experiencias-recuerdos-relatos.



19

PRESENCIA

Así, el yo es una idea-pensamiento-constructo 
mental, que se vuelve sobre sí mismo, se piensa a 
sí mismo. Es pensamiento-idea acerca del cuerpo 
que piensa. El pensador es lo pensado. El cuerpo 
se piensa a través del cerebro, que es el órgano del 
cuerpo que posee esta facultad, y con ese 
pensamiento crea tiempo mental, es decir, se 
recuerda en el pasado y se proyecta en el futuro. 
De esta manera, el ser humano deja de ser 
meramente un cuerpo material presente en un 
determinado espacio-tiempo y pasa a ser también 
las ideas que ese cuerpo genera acerca de sí mismo y 
lo que lo rodea.

Esta complejidad estructural del ser humano 
(imbricación de un plano material-concreto y un 
plano imaginario organizados a partir de 
categorías simbólicas que estructuran la manada) 
trae diferentes consecuencias que la psicología 
moderna ha investigado, discriminando lo que 
consideramos psicopatologías e intentando 
curarlas. Sin embargo, en este ensayo no apunto a 
investigar lo psicopatológico, sino la lógica de 
funcionamiento en la que estamos inmersos como 
especie y las consecuencias que conlleva a pesar 
de no ser consideradas patológicas por la 
civilización. 

La manada humana establece acuerdos 
perceptivos a partir de los cuales crea la realidad. 
El acuerdo básico es aquel que hace que cada 
cuerpo se perciba como una entidad u objeto 
autónomo discriminado de los demás, una especie 
de círculo cerrado que posee un “interior” 
claramente separado del “mundo exterior” 
habitado por otras entidades u objetos. Esta es la 
función principal del yo que, evolutivamente, ha 
posibilitado el desarrollo de diferencias y 
singularidades en el interior de la manada 
(astrológicamente hablamos de un nivel de pasaje 
de Cáncer a Leo). 

Ahora bien, al pensarnos y percibirnos a nosotros 
mismos como objetos recortados del espacio, 
organizados en una lógica adentro/afuera 
claramente definida, pensamos y percibimos a los 
otros como tales. En la memoria se conserva la 
“propia” imagen y la imagen de los que “me” 
rodean. Cada imagen-entidad está asociada a una 
historia, un relato, afectos y roles arquetípicos. En 

otros ensayos hemos denominado a esta 
estructura como burbuja-coraza, y desarrollamos 
cómo se daba la interacción entre humanos 
mediada por esta burbuja-coraza virtual 
compuesta por ideas, fantasías, ilusiones, deseos. 
La contundente percepción de base corporal nos 
hace muy difícil percibirnos como algo diferente a 
una entidad. Sin embargo, el error lógico parecería 
ser el de la cristalización de la información que el 
cuerpo genera: la cristalización de ideas, fantasías, 
deseos. Si esta información es creada 
interactivamente, en el espacio potencial del 
vínculo, el "entre", ¿por qué el cuerpo se identifica 
con ella y la entifica, la cristaliza, detiene un 
potencial flujo?.

En esta lógica de objetos, la interacción se 
organizará entonces a partir de que a una entidad 
u objeto dado le resultarán apetecibles o 
rechazables los demás objetos, en tanto supone 
que obtendrá del contacto con ellos placer o 
displacer. Así se arma un circuito polarizado entre 
lo que denominamos deseo (en tanto expansión, 
acción de ir hacia otro objeto) y miedo-rechazo (en 
tanto contracción, retirada-huida-evitación del 
objeto).

Necesitamos incluir en este circuito dos variables 
fundamentales. Una es la capacidad del yo-objeto 
para operar (en tanto cuerpo, gracias a la función 
de la mano) sobre los otros objetos concretos del 
mundo y modificarlos. Otra es la variable tiempo 
psicológico, como aquella capacidad para recordar 
el pasado e imaginar-fantasear el futuro. De 
acuerdo a esto, observamos cómo cada yo-objeto, 
en arreglo con los acuerdos que se establecen en 
la manada de la cual es producto y que lo 
condicionan, construirá una serie de anhelos, 
ilusiones, planes con la creencia de que puede 
construir el mundo a su antojo.



20

PRESENCIA

La lógica del yo, o que hemos llamado de los 
objetos, entonces, es la lógica que sostiene que 
un ser humano es una entidad capaz de 
controlar-modificar su entorno a su antojo, incluso 
otros seres humanos. Toda la dinámica del poder, 
la posesividad, la ambición, la competencia, los 
celos, el dominio, está basada en la creencia de 
que somos entidades separadas que podemos 
lograr lo que nos proponemos, punto en el cual los 
otros serán percibidos como objetos que nos 
“sirven” o no para cumplir con nuestros objetivos.

Dentro de esta lógica no hay manera de escapar 
de las coreografías arquetípicas. El otro es un 
objeto en mi mente, el Yo (el objeto en mi mente 
que creo ser) lo desea o le teme; si le teme huye o 
trata de controlarlo, si lo desea se acerca y 
¡también trata de controlarlo! Todo se complica 
cuando se desea y teme al mismo objeto al mismo 
tiempo...

Asimismo, el yo sospecha o teme que será objeto 
de dominio y de control del otro, con lo cual se 
protegerá y defenderá. La paradoja insalvable es 
que ese Yo existe en tanto tal como producto de la 
apropiación-dominio-control que la manada hizo, 
y hace en la permanente interacción humana, del 
cuerpo-cerebro en el cual tiene lugar como 
circuito neuroquímico. Entonces hace estrategias 
para lograr sus objetivos. El Yo en sí mismo es la 
estrategia. De ahí los pactos inconscientes de 
control que establecemos entre humanos cuando 
parece que nos amamos, y las luchas encarnizadas 
cuando decimos abiertamente que nos odiamos y 
defendemos “nuestra” posición. (No nos 
olvidemos aquí de a qué llamamos posiciones: 
ubicaciones en la manada que representan 
discursos humanos ancestrales o tendencias que 
se  adhieren al Yo y a los que el Yo adhiere).

Esta lógica funciona así. No tiene salida. Es inútil 
tratar de resolver los problemas en este plano. Es, 
nuevamente siguiendo a Bateson, un doble 
vínculo. Por lo tanto, la única respuesta posible, 
como se mencionaba más arriba, es crear un 
nuevo nivel lógico en el cual la lógica del Yo, en 
todo caso, funcione como interfaz entre la lógica 
de la materia y la lógica de la información 
dinámica, en lugar de quedar amalgamada a la 
lógica corporal que crea la lógica de las Imagen: Susan Wikilson



21

El relato del Génesis sugiere que la noche humana 
deja de ser primitiva, deja de ser un caos y una 
oscuridad absoluta. Se manifiesta en el espacio 
onírico, en la intimidad, en la espera de un 
amanecer, y con la espera aparecen los tiempos y 
las distancias, aparece la espera que desespera. 
Mucho se habla de la ansiedad como un mal de 
estos tiempos,  Constanza Michelson afirma que 
el ansioso no solo cancela la espera, también 
cancela su símbolo. La existencia ansiosa es pura 
afirmación, positividad y materialidad. La ansiedad 
es un desespero corporal para abolir una espera, 
reclama y exige presencia. El misterio, en cambio, 
se demora, opera sobre las ausencias. Si el 
misterio se opone a la ansiedad es porque soporta 
una distancia decisiva hacia las cosas, en palabras 
de Michelson.

PRESENCIA

entidades-objetos con su dinámica de interacción específica y defectuosa: entidades separadas que se 
vinculan como dos círculos cerrados a través de una línea, intentando dominarse unas a otras, sin 
generar más que paranoia y estrategias de defensa.

¿Entonces?

Entonces, tal vez sea hora de repensar el ser y darnos cuenta de que el yo, la identidad, no puede ser 
un objeto-entidad cristalizado y cerrado, sino que la identidad inmaterial producto de cada cuerpo es 
un flujo de información interactiva, esto es, vincular, que se encuentra en el “entre” más de uno y es 
siempre nueva.

El ser humano es producto de una trama vital en permanente circulación, en permanente estado de 
muerte-vida. Si soy parte de una red no soy una entidad, en todo caso, en tanto entidad seré un canal 
a través del cual circula información. Para que esta idea se instale entre nosotros, tal vez podríamos 
comenzar a hacernos algunas preguntas en el vínculo mismo:

¿Soy un objeto o soy información? ¿El otro para 
mí es un objeto o es información?

¿Me dejo informar por el otro o lo manipulo 
para conseguir los deseos que gratifican al 
circuito cerebral “yo” en función de sus 
proyecciones virtuales?

¿Me ofrezco al otro como información, es 
decir, me abro sinceramente a dejar circular 
pensamientos y emociones o hago estrategias 
para lograr los objetivos que persigo?

Si el otro es información para mí y yo soy información para el otro, no hay nada que temer. No seré 
atacada, ni dominada, ni controlada por ese ser, sino que gracias al vínculo que establezcamos 
posibilitaremos una circulación fluida de información en la red. En esta lógica no hay juicio, no hay 
correcto o incorrecto, no hay dominio ni control posible. Sólo requiere renunciar a las certezas, a la 
ilusión de saber quien soy. Esto es vivido por el sistema cuerpo-cerebro como vértigo, incertidumbre, 
pero a la vez con una enorme sensación de vitalidad.

Si la existencia es un todo del cual formamos parte, es ridículo empeñarnos en ser un todo completo 
cada uno. La metáfora de ser seres-neuronas que hacen a una inteligencia más amplia nos obliga a 
asumir la responsabilidad de hacer fluir la información que somos. Cuanto más nos sintamos entidades 
separadas y nos ensimismemos en la burbuja de nuestras sensaciones autogeneradas, más estaremos 
generando una arteroesclerosis planetaria.

Creo que hacia allí va la evolución de la percepción: sentirnos información circulando en red. Pasar de 
la lógica de los objetos a la lógica de la información. Para ello la astrología se nos ofrece como un valioso 
puente, dado que nos permite comprendernos en tanto código de información. Lo que llamamos carta 
natal es un conglomerado de datos ordenados en patrones que se despliegan como vibración en la 
danza del sistema solar y se encarnan en cada cuerpo que emerge en la Tierra. Ahondar en la 
meditación de lo que la astrología nos comunica puede llevarnos a una percepción cabal que nos 
permita sentirnos información vital en circulación y perpetuo intercambio.

3

M
ar

ti
na

 C
arutti



Martina Carutti nació en Buenos Aires, Argentina y creció entre astrólogos, experiencia que la llevó a 
aprender este lenguaje de manera cotidiana desde muy temprana edad. Formalizó su formación en 
Astrología en Casa XI entre los años 1994 y 1997. Paralelamente realizó la carrera de Psicología en la 
Universidad de Buenos Aires (UBA) y obtuvo el título de licenciada en Psicología en 2001. Se ha dedicado a 
la clínica de niños y adultos y a la consulta interfamiliar en el ámbito privado e institucional desde entonces, 
así como también a la docencia universitaria (UBA) entre 2005 y 2010. Se ha formado también como 
terapeuta corporal en Bioenergética y en Vegetoterapia caracteroanalítica, y ha realizado estudios de 
Ensueño Dirigido. Participa activamente en el ámbito de investigación de Casa XI, donde formó parte del 
seminario experimental "La matriz de los arquetipos" y la experiencia “Inteligencia Planetaria”.

Se desempeña como psicoterapeuta y consultora en Astrología y como docente de Casa XI, donde imparte 
clases prácticas y teóricas, así como seminarios de posgrado, desde 2013.Es autora e ilustradora del libro de 
astrología para niños "Viaje a través del Zodíaco".

marticarutti@gmail.com casaonce.com

22

Imagen: Adrian Swancar

PRESENCIA

El primer paso es reflexionar y darnos cuenta de 
que el yo emerge del código, es decir, la carta 
natal es previa al sujeto que se manifiesta 
simplemente como un recorte de ella. El segundo 
paso en esa línea es captar entonces que aquello 
que nos acontece, a lo que llamamos destino, es 
la manifestación de lo que desconocemos de 
nosotros mismos. Así podremos hacer más 
porosas  las barreras entre quienes sentimos ser y 
las circunstancias de nuestra vida, y 
experimentaremos cada acontecimiento y cada 
vínculo como una fuente de información en la 
cual descubrirnos más allá de las fronteras de la 
interfaz del yo. Si somos información los unos 
para los otros en lugar de ser objetos, las 
excitaciones de nuestros deseos apropiativos y de 
control pueden mitigarse para que nos 
entreguemos al orden de la circulación amorosa. 
Pasaremos de darle a la astrología un uso al 
servicio del yo a una astrología que nos abra a 
sentirnos vínculo.
 

M
ar

ti
na

 C
arutti

3. Que igualmente son del yo, por eso hablo de interfaz.

1. En el mejor de los casos, cabe aclarar, diversas son las tempranas vicisitudes que 
un ser humano puede atravesar para que esta función ni siquiera llegue a construirse 
en forma acabada.
2. Esto es información química que circula a través de las neuronas de acuerdo a un 
patrón.



23

ALEJANDRO JODOROWSKY

EN
TREV

ISTA A 

“El arte para curar”

Entrevista por: Guada Cheja Imagen: Jr. Korpa

PUENTESPRESENCIA



PUENTES

24

PRESENCIA

Alejandro Jodorowsky es el arquetipo del 
genio-loco encarnado.  Acuariano provocador. 
Casi 95 años de creaciones, artes, terapias y 
experimentos místicos. Nombrarlo como poeta, 
actor, dramaturgo, cineasta y tarólogo es correcto, 
pero es sumamente inexpresivo para bocetear 
este ser.

Tomaré algunos fragmentos del libro 
Metagenealogía que pincelan una breve síntesis 
sobre su vida:

“Abandoné escandalizado la universidad para 
dedicarme a los títeres. Convertí mis 
representaciones en un psicodrama: creé 
muñecos que representaban a gran parte de mi 
familia. [...] Comencé a interesarme por la 
expresión corporal. Pensé que si los 
sentimientos provocaban posturas corporales, 
una postura corporal podría provocar 
emociones. [...] Creé un método practicando 
danzas, meditaciones y masajes.[...] Los ensayos 
de los mimodramas se convirtieron en terapias 
colectivas. [...] Desde aquel momento mi arte se 
convirtió en una actividad orientada hacia mi 
libertad espiritual.

[...] Practicar pantomima con (Marcel) Marceau 
me incitó a investigar en el yoga tántrico y sus 
chakras, en la medicina china y sus meridianos, 
en la Cábala y sus sefirots aplicados al cuerpo.

[...] Con los surrealistas, el practicar 
innumerables “cadáveres exquisitos”, dejando de 
lado la racionalidad para escribir dictados 
automáticos sin pensar, me permitió que me 
familiarizase con mi inconsciente y dejara de 
considerarlo un peligro, para darme cuenta de 
que era un eficaz aliado.

[...] En esta época juvenil mi mente comenzó a 
comprender la estrecha relación que existía 
entre arte y terapia.



PUENTES

Imagen: Rodion Kutsaev

25

[...] Muy pronto derivé hacia la dirección teatral. 

[...] Este deseo de encontrar métodos de 
sanación artísticos me hizo abandonar los teatros 
para dar espectáculos improvisados en cualquier 
sitio: academias de pintura, cementerios, asilos 
de ancianos, autobuses en marcha, plazas 
públicas, etc. ya no con actores queriendo 
disolverse en un personaje, sino con seres 
humanos sintiéndose desviados de su esencia 
real por la familia, la sociedad y la cultura.

[...] Me di cuenta que debía enriquecer mi 
actividad artística no yendo a libar donde otros 
artistas, sino contactando con fuentes 
puramente espirituales.

[...] Después de un psicoanálisis que se resumió 
en largas conversaciones sobre la Biblia y el 
Budismo, (Erich) Fromm me pidió que impartiera 
clases de expresión corporal entre sus discípulos. 
Esto me permitió observar la separación entre el 
trabajo mental de los analistas y el escaso 
conocimiento de sus posibilidades corporales. 
Esta preciosa experiencia, así como el resultado 
de mi aprendizaje con Ejo Takata (monje Zen 
japonés), la volqué en mi película El Topo (1970) 
[...] (que) se convirtió en un filme de culto. El 
entusiasmo de John Lennon en el film facilitó 
conseguir el dinero para realizar mi siguiente 
película: La Montaña Sagrada.

[...]Cuando uno deja de obedecer los dictados 
universitarios, todos los enfoques tienen algo 
que ofrecer. Por eso nunca dudé en estudiar las 
filosofías orientales, el mensaje de las religiones o 
el esoterismo, tratando de encontrar llaves de 
comprensión global del ser humano.

[...] Basándome en una hipótesis de trabajo 
esencialmente terapéutica (“Verdad es lo que es 
útil en un momento dado, en un lugar dado y para 
un ser dado”), me dije: “Mejor que pensar que el 
universo existe por azar, es afirmar que tiene 
como finalidad crear Conciencia”.

PRESENCIA

Como datos de color, podríamos agregar que se 
vinculó con André Bretton, tuvo encuentros con 
Carlos Castaneda, fue ayudante de la reconocida 
Chamana mexicana Pachita.

Tengo que admitir que me fasciné con lo creativo 
y sagaz de Jodorowsky. Me sentía profundamente 
atraída por su mundo, su chispa y su contenido. 
No había llegado más lejos que el psicoanálisis 
cuando descubrí uno de sus libros. En esa época 
me dedicaba al periodismo y en un engranaje de 
contactos conseguí su dirección de correo 
electrónico. Esta entrevista es el resultado de un 
intercambio cibernético 10 años atrás.

Durante años he leído el Tarot, no para ver el 
futuro, sino para detectar las causas de problemas 
psicológicos. Sin embargo el Tarot no es una 
terapia: solo detecta la causa del problema. ¿Y 
después? Un consultante me dice: "Ya sé que 
estoy enamorado de mi mamá. ¿Ahora qué hago?" 
Buscando y buscando respuestas a cosas así  
llegué a descubrir la Psicomagia. Primero me 
propuse resolver dudas pequeñas. El primer caso: 
Una persona no supersticiosa, por curiosidad se 
hace leer el Tarot. Un imbécil "mago" le dice que 
alguien cerca suyo va a morir y que el funeral le 
costará mucho dinero. Le digo que cierre las 
ventanas, que pulverice insecticida, que vea morir 
una mosca. Que la envuelva en un billete de cinco 
euros al que ha agregado seis ceros y que la 
entierre. Así realizó la predicción y se liberó de la 
obsesión. Al que estaba enamorado de su mamá le 
aconsejé que vistiera a una amante con ropas de 
su progenitora y que hiciera el amor con ella, así 
disfrazada, realizando de esta manera en forma 
metafórica su Edipo, liberándose de su pulsión 
infantil.

¿Cómo fue el proceso para crear la
Psicomagia? 



PUENTES

26

PRESENCIA

“Le es más fácil al inconsciente comprender el 
lenguaje onírico que el lenguaje racional. Desde 
cierto punto de vista, las enfermedades son sueños, 
mensajes que revelan problemas no resueltos. Los 
curanderos con una gran creatividad desarrollan 
técnicas personales, ceremonias, hechizos, extrañas 
medicinas tales como lavativas de café con leche, 
infusiones de tornillos oxidados, compresas de puré 
de papas, píldoras de excremento animal o huevos 
de polilla. Algunos tienen más imaginación o talento 
que otros, pero todos, si se les consulta con fé, son 
útiles. Hablan al ser primitivo, supersticioso, que 
cada ciudadano lleva adentro”.

“-No seas autoindulgente. La felicidad es una 
hermosa trampa. Ve más lejos. Navega por el mar de 
las ideas locas. Sumérgete en la energía mental. 
Encuentra el Path.
Regresamos a la terraza. Desde allí se veía un gran 
anuncio de Coca-Cola. Era un círculo luminoso que 
daba vueltas alrededor de un eje vertical.
-No necesitamos mandalas tibetanos ni símbolos 
esotéricos. Este anuncio, si eliminas de tu mente tus 
palabras, y no despegas la vista de él, al concentrar tu 
atención, se convertirá en la puerta.
El letrero girando se transformaba desde mi punto de 
vista en óvalo, en línea, en óvalo otra vez, en círculo y 
así y así. Me fue tragando las fronteras racionales, la 
voluntad de ser y… de pronto, sin proponérmelo, 
como si hubiera dado un salto inconmensurable, me 
sentí fuera del mundo de las sensaciones”.

Fragmento del prólogo de Psicomagia.

Imagen: Jr. Korpa

Los momentos creativos no se experimentan. Uno 
cae en una especie de trance donde se borra la 
frontera que divide la realidad de la ficción. 
Cuando se trabaja sobre sí mismo llega un 
momento en que en el muro que separa el 
consciente del inconsciente se abre una puerta.

En tus libros noto la mezcla constante de 
realidad y ficción, 

¿Cómo experimentás estos 
componentes en el momento creativo?

Fragmento de La Danza de la realidad.



PUENTES

27

Imagen: Rodion Kutsaev

PRESENCIA

“Exploro las faldas de una misteriosa montaña sin 
preocuparme de la leyenda que cuenta que está 
habitada por feroces guerreros de oro. En una gruta 
de hielo descubro un manantial de agua caliente. 
Hundo mis manos en el agua sabiendo que después 
de curar todas mis enfermedades me dará el poder 
de curar los males de otros”.

Sueño de Jodorowsky descrito en
La danza de la realidad.

Padecí una neurosis hasta los 40 años. Mis ídolos 
literarios también fueron neuróticos: Kafka, 
Proust, Cioran, Samuel Beckett etc. Me 
comuniqué con ellos de ombligo enfermo a 
ombligo enfermo. Eran  como las drogas, te 
calman pero te matan. También amé escritores 
que eran masturbadores mentales como Poe, 
Baudelaire, Borges, etc. Al final, afectado por la 
muerte de un hijo, me dije: ¿para qué sirve el arte? 
¿Para agregar más angustia a la angustia en que 
vivimos? ¿Somos los artistas bufones o 
propagandistas políticos? Al final, ya casi cumplien-
do 60 años, comprendí que el único arte que para 
mí era válido era aquel que servía para curar.

He sido honesto: nunca me prostituí. A tal punto 
que hace más de 29 años que leo el Tarot gratis y 
también gratis doy los actos de Psicomagia. No 
hay dualidad en un arte verdadero: el Alejando 
poeta es idéntico al Alejandro que defeca.

Sí padecí un psicoanálisis con Erich Fromm en 
Cuernavaca, México. Eso lo describo en mi libro 
"La danza de la realidad". No hay verdades 
absolutas, la libertad para ti puede no ser la 
libertad para mí. Es un error hablar de conceptos 
en forma generalizadora. Error de Fromm. La 
libertad mental no es la libertad emocional ni la 
libertad sexual ni la libertad económica. Por 
ejemplo: aunque a un místico lo encierren en una 
cárcel, él se sentirá libre espiritualmente.

El libro sagrado hindú "Bhagavad Gita" dice 
esencialmente: "Piensa en realizar la obra, no 
pienses en los beneficios que te dará". En tu 
pregunta, subliminalmente  quieres saber si me 
motiva  un ego vanidoso. Te respondo que sí 
tengo un ego, y bastante grande, pero domado. Yo 
no lo sigo a él. Él se pliega a lo mejor de mí: mi ser 
consciente. 

En una entrevista dijiste que el arte 
debería ser para curar, no para plasmar el 
ego y la neurosis del artista. ¿Siempre 
partís de este concepto para crear? ¿Te es 
natural o ha sido una búsqueda?

Alguna vez sentiste que por ser Alejando 
Jodorowsky el realizador, el actor, el 
poeta… ¿Te perdiste del Alejandro
persona?

Te analisaste con Erich Fromm. Me 
acuerdo de un concepto que leí en su 
libro El Miedo a la Libertad, en el que explica 
que la libertad, en apariencia magnífica, 
puede tornarse apabullante y hasta 
paralizadora.

¿Cuál es tu opinión al respecto?

Todas las actividades que realizás te han 
llevado a ser una figura pública. En tu 
opinión, ¿es el arte que empuja en esta 
dirección o el artista?

“Se dice: “voy a iluminarme, voy a convertirme 
en sol”. Y brillamos como el sol (Amon-Ra), 
porque la luna refleja la luz del sol. Lo que 
significa que el yo tiene que ser como la luna, 
así de humilde, para reflejar en su totalidad la 
luz del sol.

Fragmento de La Danza de la realidad.



PUENTES

28

PRESENCIA

Imagen: El colgado del tarot de Jodorowsky.

“Silencio, ¡que el tigre enloquecido se detenga, que 
las máscaras se consuman y que el viento duerma! 
¡Voy a parir un aura!”

Sobre la carta de El Colgado en el libro
 Yo el tarot.

Guada Cheja es astróloga, terapeuta bioenergética y gestáltica. Actualmente se dedica a la Terapia 
energética en consultas individuales que integran estas tres disciplinas. Imparte clases de astrología y 
bioenergética. También es docente en Casa XI a distancia y asistente en el Centro Gestáltico de San Isidro. 
Guada pinta y hace música; mundos sensibles interconectados con los códigos vibratorios del cielo desde los 
colores, metáforas y sonidos.



29

PRESENCIA

Portada: Lucas Kapla

El consultante y su pareja tenían programado un 
viaje de un mes por Europa para el año 2020. Por 
cuestiones de la pandemia tuvieron que 
reprogramarlo para 2021, y nuevamente para 
2022.

Transcurriendo el 2022, ya dominado por la 
ansiedad y la incertidumbre, me contacta y realiza 
esta pregunta:

En esta edición se convocó a un concurso de
escritos a Alumnos de la escuela de las y los 
Astrólogos que participan regularmente en la 
Revista Stellium. 

La ganadora es Maru Sidahmed, quién es alumna 
de la Academia de Astrología Avanzada de Maria 
Blaquier. 

“¿Vamos a poder hacer el viaje a 
Europa este año (2022)?”

25 April 2022 - 14:11  (-03)
Regiomontanus sys.
35°38'S, 59°47'W
Saladillo -  Argentina (AR) 

Día   -   Hora 
ASC  5° 01’
Dodecatemoria   0°10’

 

 Astrología
horaria

Escrito por: Maru Sidahmed



Martina Carutti nació en Buenos Aires, Argentina y creció entre astrólogos, experiencia que la llevó a 
aprender este lenguaje de manera cotidiana desde muy temprana edad. Formalizó su formación en 
Astrología en Casa XI entre los años 1994 y 1997. Paralelamente realizó la carrera de Psicología en la 
Universidad de Buenos Aires (UBA) y obtuvo el título de licenciada en Psicología en 2001. Se ha dedicado a 
la clínica de niños y adultos y a la consulta interfamiliar en el ámbito privado e institucional desde entonces, 
así como también a la docencia universitaria (UBA) entre 2005 y 2010. Se ha formado también como 
terapeuta corporal en Bioenergética y en Vegetoterapia caracteroanalítica, y ha realizado estudios de 
Ensueño Dirigido. Participa activamente en el ámbito de investigación de Casa XI, donde formó parte del 
seminario experimental "La matriz de los arquetipos" y la experiencia “Inteligencia Planetaria”.

Se desempeña como psicoterapeuta y consultora en Astrología y como docente de Casa XI, donde imparte 
clases prácticas y teóricas, así como seminarios de posgrado, desde 2013.Es autora e ilustradora del libro de 
astrología para niños "Viaje a través del Zodíaco".

30

PRESENCIA

Es el día de la Luna, y la hora de la Luna. Si bien el Ascendente es Leo, considero a la carta radical, 
por ser la Luna significadora natural de los viajeros. Esta concordancia significa que la pregunta está 
bien formulada, o que es apta para ser juzgada. En otras palabras, que el consultante puede beneficiarse 
con la respuesta que reciba.

El Sol (significador del consultante) se encuentra en la Casa 9, símbolo que demuestra su interés por 
este  viaje al extranjero. 
Por otra parte, la Luna (significadora de lo consultado) se encuentra emplazada en la casa del destino 
(Casa 7), otros dos testimonios que considero de radicalidad.

 
“Saturno en la 7ª corrompe el juicio del Astrólogo, o es un testimonio de que el asunto propuesto irá de 
una desgracia a otra.”
Pero en este caso, Saturno es significador por ser regente de la casa del destino elegido, por lo cual 
no tengo en cuenta esta consideración.

La Dodecatemoria del Ascendente se encuentra en Libra, Casa 2. La posición de  Venus, su regente 
(exaltada en Piscis, pero en la Casa 8), sugiere que, si bien al consultante le encantaría hacer este viaje, 
la situación lo angustia, lo estresa, le preocupa perder el viaje o el dinero invertido, y por ese motivo realiza 
la pregunta. (La dodecatemoria es la doceava parte del Ascendente, y en relación a la casa y signo 
donde cae, da una idea clara de la razón íntima y profunda del consultante al formular la pregunta).

La Luna en Piscis, sin dignidad esencial pero con fuerza accidental (angular en Casa 7), es un indicio 
más de toda la emoción puesta en juego en este viaje soñado, y de la sensibilidad y la ansiedad que 
les ocasionan todas las postergaciones que han debido hacer.

El consultante está significado por el Sol en Tauro en la Casa 9, su casa de gozo, simbolismo que lo 
representa muy bien, pues es un amante de viajar por el mundo y conocer otras culturas. Al 
encontrarse en cuadratura partil al Ascendente, me pregunté si esto podría significar que alguno de 
ellos dos no estaba tan convencido de realizar el viaje, al quedar evidenciada cierta tensión en este 
aspecto no tan armonioso.

El lugar de destino, Europa, se ve como un lugar seguro para ir, bien ubicado, en condiciones óptimas, 
según se infiere al estar representado por un Saturno en excelente estado cósmico, en su domicilio 
Acuario y angular en Casa 7.  

La fuerza esencial y accidental de Marte (significador del trayecto) emplazado en Piscis y en el lugar 
de destino insinúa que el viaje en sí mismo tampoco presentaría inconvenientes.

Júpiter, con-significador de la Casa 9 y significador natural de los viajes largos, está emplazado en 
Casa 8. Nuevamente esto me llevó a pensar que podría haber alguna inquietud de tipo económica, 
quizás por algún crédito que hubiesen tomado o por los gastos mismos que implicaría el viaje.

Radicalidad

El primer paso es verificar que la carta sea radical.

1

2

Consideraciones antes de juicio

¿Qué muestra la carta?



31

PRESENCIA

Júpiter rige también la Casa 5, de los placeres, gozos, lugares de vacaciones. 

Mercurio rige las Casas 2 (del dinero y los recursos) y 11 (de los anhelos, deseos y proyectos). 
Aunque peregrino, es el planeta más angular de la carta, en conjunción al Medio Cielo (el éxito de 
los asuntos). 

La Luna está peregrina pero en buena casa, emplazada en el destino y dispositada por Júpiter, 
(mayor benéfico en secta y en regencia). 

La antiscia del Ascendente está en conjunción al Nodo Norte y en conjunción partil al Medio Cielo  
y a Mercurio. 

El Parte de la Fortuna está dignificado en Casa 10, y en el mismo grado que la Luna.

Los Nodos Lunares se encuentran en conjunción partil al eje 4-10, lo cual propone un movimiento 
desde el hogar hacia el objetivo.

La Luna (el consultante, lo consultado) está separándose de una cuadratura partil AL Parte de la 
Fortuna, y traslada la luz desde Saturno (el destino, Europa) y Mercurio (planes – recursos, dinero), 
hacia el Sol (los consultantes).

Finalmente, la Luna hará una conjunción a Marte (el trayecto), distante a poco más de 4°. 

Por todo lo expuesto interpreté que, si bien podría interponerse algún tema económico, o quizás 
algún tema de papeles o documentos que pudiera entorpecer la cuestión, iban a poder viajar. 
Consideré también posible que debieran sortear previamente algunos inconvenientes o imprevistos. 
Estimé también una fecha tentativa para fines de agosto, cuatro meses después de la consulta  (por 
los 4º entre la Luna y Marte).

¿Es posible el viaje?

Marte (significador del trayecto) en signo mutable sugiere algunas idas y vueltas antes de concretar el 
asunto.

Los ángulos en signos fijos refieren a que el plan seguirá como hasta ahora, que el viaje no declinará. 

Pero por otra parte Urano (si bien no es determinante en Horaria, puede estar mostrando algún 
suceso) se encuentra en la Casa 9, próximo al Sol. Esto me lleva a pensar que podría surgir algún 
imprevisto relacionado con el consultante que involucre al viaje en avión.

Analizando en detalle la carta, encuentro varios testimonios a favor de que este viaje tan deseado y 
proyectado se pueda realizar, y de que van a poder disponer de los recursos que requiera:



G
a

n
ad

ora del concu
rso

A
st

ro
lo

gía de María Blaq
u

ier.e
n

 la  e sc u ela

 d
e

1. CA, p81 “Qualities of Men and Women: She signifieth queens, countesses, ladies, 
all manner of women; as also the common people, travellers, pilgrims, sailors…” 
(Cualidades en hombres y mujeres; representa a las reinas, condesas, damas, toda 
clase de mujeres; así como también la gente común, viajeros, peregrinos, 
navegantes….)

2. CA, p.123 “Saturno in the 7th either corrupts the judgment of the Astrologer, or is a 
sign the matter propounded will come from one misfortune to another.” 

32

PRESENCIA

¿Qué sucedió finalmente?

La carta fue realizada el día 25/04/2022 y el 
viaje se realizó el 14/08/2022.

Efectivamente, él prefería postergarlo porque 
estaba preocupado por temas laborales, no 
quería ir, pero su pareja sí.

También confirmó su preocupación económica, 
pues tenían que reservar hospedajes a último 
momento, en moneda extranjera, además del 
dinero que tendrían que llevar a Europa.

Como inconveniente de último momento, 20 
días antes de viajar se dio cuenta de que tenía el 
pasaporte vencido y tuvo que hacer uno exprés 
(¡la Luna contactando a Mercurio y Urano ejerci-
endo su magia!)

    

Varios meses después, el consultante me 
confirmó varias cosas:

Imagen: Lucas Kapla

Maru
 S

id
a

h
m

ed



Deconstruyendo
 la “metafísica de la presencia”

Escrito por: Mónica Gobbin

En 1966, Jacques Derrida dio una conferencia en la Universidad Johns Hopkins que puso en duda toda 
la historia de la filosofía occidental. Al año siguiente, Derrida publicó tres libros brillantes pero 
desconcertantes que convencieron a muchas personas de que él era el filósofo más importante de 
finales del siglo XX. Desafortunadamente, nadie tenía certeza de si el movimiento intelectual que 
generó, la Deconstrucción, ayudó al avance de la filosofía o “la asesinó”. ¿Por qué esta controversia? 
Fundamentalmente, porque la interpretación deconstructiva sostiene que toda la historia de la filosofía 
occidental, con su lenguaje y tradiciones, ha enfatizado el deseo de acceso inmediato al significado y, 
por tanto, se ha construido una metafísica, u “ontoteología”, basada en la noción de presencia, 
privilegiada sobre la ausencia (en cuanto no-existencia).

En pocas palabras, Derrida utiliza la deconstrucción para examinar críticamente los paradigmas 
conceptuales en los que se ha asentado la sociedad occidental desde los inicios de la filosofía griega 
hasta nuestros días. Estos paradigmas impregnan el universo simbólico de Occidente y están cargados 
de un elemento particular: dicotomías (oposiciones jerárquicas entre dos conceptos), lo que han 
generado pensamientos y comprensiones binarias sobre los fenómenos del mundo y los seres 
humanos, así como también han generado formas de identificación y de construcción de 
subjetividades determinadas. Al ser oposiciones jerárquicas, tienen como consecuencia que 
entendamos uno de los dos fenómenos de la dicotomía como el fenómeno primario, o el fundamental, 
y el segundo, como un derivado. Por ejemplo, lo que pasa en la clásica distinción entre la mente y el 
cuerpo; la naturaleza y la cultura, lo literal y lo metafórico, entre otras muchas.

A través de esta herramienta de análisis, Derrida puso en evidencia la forma en que han surgido las 
creencias básicas que sostienen los paradigmas, las cuales fueron construidas culturalmente. Muchos 
de estos conceptos están entrelazados con principios filosóficos impregnados en la astrología 
helenística y medieval. Por ello, me pareció interesante revisar la carta natal de quien sacudió la filosofía 
occidental y generó nuevas categorías de pensamiento en disciplinas como la semántica, las ciencias 
políticas y la antropología social.

1

2

3

Imagen: Diogo Sousa

33

PRESENCIA



34

PRESENCIA

34

Algo curioso: Derrida no se reconocía como 
filósofo, se refería a sí mismo como historiador. Lo 
revolucionario de su trabajo ha hecho que el 
pensador Emmanuel Lévinas lo considerara el 
nuevo Immanuel Kant, y Richard Rorty, el nuevo 
Friedrich Nietzsche.  Es, acaso, el pensador de 
finales del siglo XX que más polémicas ha 
levantado, por su ic onoclasia y por su empeño 
crítico. Algunos cos ideran que logró realizar el 
sueño nietzscheano del filósofo-artista, por sus 
discursos mediáticos.

Desde la interpretación astrológica, ¿qué factores 
encontramos en su radix? ¿Qué configuraciones 
encontramos en los momentos claves de su vida? 
Como nombramos anteriormente, Jacques Élie 
Derrida nació en El Biar, un barrio de Argel en la 
Argelia francesa, en el seno de una familia judía 
sefardí, de origen toledano. 

Como se puede ver, su Sol en el 22°07’ de Cáncer 
está en cazimi con Mercurio, en el 22°03’ de ese 
signo, en una conjunción casi partil que se 
considera una dignidad accidental. Cazimi 
proviene del término árabe que significa "en el 
corazón del Sol". Es un estado especialmente 
benéfico que se produce cuando un planeta está 
conjunto al Sol, dentro de 17 minutos de arco, 
según la tradición. Se dice que esta posición 
planetaria es de gran fuerza. El planeta está 
fortificado por los rayos del Sol, por lo cual, se 
fortalecen los rasgos mercuriales. Se dice que 
Mercurio en Cazimi es una suerte de marca o 
señal de genialidad. 

Sol-Mercurio en Cáncer presentan una conjunción 
separativa con Plutón en 19°14’ de Cáncer. Todos 
estos planetas se ubican en la Casa XI. Algunos 
autores consideran a esta configuración un 
stellium y otros lo descartan si entre los planetas 
está la pareja Sol-Mercurio, por la proximidad que 
este último mantiene con la luminaria, pues no se 
aleja más de 28° en su máxima elongación. Donna 
Cunningham expresa en su libro basal sobre 
stelliums The Stellium handbook que, en el caso de 
la carta de Derrida, sería una triple conjunción y no 
un stellium. Agrega que, en su investigación, al 
analizar las cartas natales de notables como 
estrellas de cine, músicos y políticos, es más 
frecuente encontrar conjunciones triples que 
stelliums. Tal vez sea porque, más allá de tres 
planetas, se pueden introducir muchas más 
complicaciones y dificultades que superar.

De cualquier forma, tres planetas en conjunción 
en el mismo signo y casa constituyen un foco 
importante. Se suele considerar al signo de Cáncer 
como romántico y sensible, muchas veces 
obviando la intensidad emocional del elemento 
Agua. Plutón aquí agrega poder a la energía 
Sol-Mercurio; la fortaleza para desafiar desde un 
lugar mercurial (conferencias, escritos, clases) la 
cosmovisión occidental, de transformar 
radicalmente una “verdad”, y la capacidad de 
percibir que nada en la vida puede quedar como 
es. Sol-Mercurio-Plutón pudieron ayudar a 
Derrida a focalizarse en un tema, casi hasta la 
obsesión, a perseverar hasta su deconstrucción, o 
su “destrucción” en términos de Heidegger. Es 
posible también que este grupo de planetas no 

Carta Nro.1. Carta Natal Jacques Derrida

4

iconoclasia
consideran



PRESENCIA

sólo le aportaron genialidad, sino que, con Plutón en la escena, Derrida haya podido manejarse en los 
foros académicos donde muchas veces fue criticado duramente. No le temía al debate y fue un gran 
orador.

A su vez, desde el plano ecuatorial, podemos señalar un contacto importante, que suma importancia a 
esta configuración. Mercurio presenta una declinación de 23°07’44’’ en paralelo a Júpiter, con una 
declinación de 23°12’39’. El paralelo es similar a una conjunción, por lo que podemos agregar confianza 
en sí mismo, expansión y el talento para comprender el significado y la conexión en un sentido global o 
superior. Además, la Luna natal está en Piscis, como una suerte de sensor intuitivo. 

Esta combinación de planetas, en el plano zodiacal (Cáncer) y en el ecuatorial, están actuando desde la 
Casa XI, a la que podemos llamar “la casa de la experiencia grupal”. Si revisamos la tradición astrológica, 
la XI es considerada una de las mejores casas, y ello es evidente si consideramos los planetas que la 
definen según el orden caldeo, el más importante de todos, el Sol y el mayor benéfico, Júpiter. Desde 
una visión más moderna y psicológica, las experiencias que aporta la casa XI estarán destinadas a seguir 
una impronta transpersonal y tienen por objeto llevar la conciencia del hombre hacia su función en red. 
Según Eugenio Carutti, por ser una casa de aire, presenta una impronta netamente mental, que lleva a 
la persona a contactar con aquello original e innovador que es capaz de aportar a la sociedad a través 
de su contacto con Casa X. Realmente, el trabajo de Derrida a nivel académico trascendió los claustros 
y aportó herramientas conceptuales a muchas disciplinas.

Mercurio como regente del ascendente en 7°52’ de Virgo es el Señor de la Natividad, también 
conocido como “kurios” en la astrología helenística. Uno de los objetivos finales de la astrología antigua 
era encontrar el planeta que estuviera más alineado con el cumplimiento del destino de una persona. 
Podemos pensar que aquí se cumple este juicio. Al mismo tiempo, Mercurio es el regente de otra triple 
conjunción, en Virgo, en casa XII, donde están presentes Venus en 0°46, Neptuno en 1°50’ y el 
asteroide Vesta en 5°23’, este último, en conjunción al eje ascendente-descendente.

Venus conjunción Neptuno es el aspecto de la inspiración, de la creación. En Virgo y en la casa XII 
puede ser considerado por algunos autores como una configuración no tan beneficiosa. Es posible que 
esta conformación haya aportado ciertos temas con respecto a su salud. Derrida fue diagnosticado con 
cáncer de páncreas en 2003, lo que redujo sus conferencias y viajes. Murió durante una operación en 
un hospital de París en la madrugada del 9 de octubre de 2004. Vesta aportaría la focalización y el 
fuego interno necesario para sostener su trabajo. A su vez, el asteroide hace un aspecto de trígono a 
Saturno en 7°33 de Capricornio. Los aspectos armoniosos entre estos dos factores (conjunción, sextil 
y trígono) pueden incrementar la disciplina, organización y dedicación al trabajo.

Marte natal presenta una posición interesante. Este factor representa la fuerza de voluntad y el deseo 
de conquista de una persona. Es sinónimo de resistencia, perseverancia y la estamina necesaria para 
luchar contra los obstáculos: enfoque, un alto grado de determinación, disposición para asumir el 
conflicto y disfrutar del riesgo. Lo encontramos en el 0°34’ de Géminis, en conjunción con el Medio 
Cielo. Excelente para un disertante. Encontramos también un aspecto importante: el sextil entre Marte 
y Eris en 2°20’ de Aries. El sextil entre estos dos planetas crea un patrón de energía para mantener una 
posición de lucha y transgresión. Según Henry Seltzer, las personas con un fuerte factor Eris luchan por 
lo que creen y siguen su propia brújula interna al hacerlo. Son los llamados a cambiar los paradigmas. 
El arquetipo de Eris puede manifestarse como una reacción a la autoridad establecida, no 
necesariamente violenta. En el radix, Eris está en cuadratura a Júpiter en Cáncer y en quincuncio a 
Neptuno. Thomas Canfield asevera que los aspectos con Eris no funcionan como dicen los manuales 
de astrología, por lo cual podríamos agregar que esta cuadratura sería una especie de estímulo para 
seguir su propio pensamiento. 

35



36

PRESENCIA

Por otra parte, por el momento de su nacimiento 
en la década del ’30, se plasman dos aspectos 
mundanos: Júpiter 4°10’ de Cáncer oposición 
Saturno 7°33’ de Capricornio, en casas X y IV 
respectivamente; y Urano 15°22’ de Aries 
cuadratura Plutón en 19°14 Cáncer, en casas 
VIII-XI respectivamente.

La década estuvo definida por una crisis 
económica y política global que culminó en la 
Segunda Guerra Mundial. Se produjo el colapso 
del sistema financiero internacional. Se presenció 
un aumento de los regímenes autoritarios en Italia, 
España y Alemania. Derrida creció en un ambiente 
de cambios. Comenzó sus estudios universitarios 
en un clima intelectual donde varios de los 
filósofos más representativos del siglo XX estaban 
en auge. Considero que estos aspectos le 
permiten representar el zeitgeist de los años 60.

El 21 de octubre de 1966, Derrida pronuncia una 
conferencia en el International College de la 
Universidad Johns Hopkins, en Baltimore, titulada 
“La estructura, el signo y el juego en el discurso de 
las ciencias humanas”. El evento es muy 
importante, pues lo coloca en el escenario 
académico mundial. 

Carta Nro.2. Carta Natal Jacques Derrida

36



37

PRESENCIA

Si observamos la carta de las progresiones 
secundarias sobre el radix (Carta N° 2), 
encontramos que el Sol progresado está en 
26°51’ de Leo, haciendo un trígono al parte de la 
fortuna natal. La Luna progresada en 7° de 
Cáncer, conjunta al MC progresado, ya se separa 
de Júpiter natal. Podemos considerar esto como 
un buen momento interno que se refleja en un 
momento de éxito profesional. Los tránsitos nos 
muestran a Mercurio en 20° de Escorpio 
haciendo un trígono a Sol-Mercurio-Plutón natal. 
Marte en 4° de Virgo aspecta a su ascendente 
natal y hace un sextil a Júpiter natal y un trígono a 
Saturno natal. Júpiter había transitado sobre su 
triple conjunción en Casa XI, y todavía estaba en 
orbe sobre su Ceres en Leo natal, señalando 
fecundidad intelectual. Plutón en tránsito 
atraviesa la Casa I y hace aspecto de sextil a 
Plutón y Sol-Mercurio natales.

Al año siguiente, en 1967, Derrida publicó tres 
textos trascendentales: “De la gramatología”, “La 
escritura y la diferencia” y ”La voz y el fenómeno”. 
Todos estos trabajos han sido influyentes por 
diferentes razones, pero es “De la gramatología”, 
la que sigue siendo su obra más famosa.

En 1992, la Universidad de Cambridge se 
disponía a entregarle a Jacques Derrida el 
Doctorado Honoris Causa. La votación se agendó 
para el 16 de mayo de ese año, pero el día 9 de 
mayo, el claustro recibe una carta firmada por 
diecinueve personalidades de la filosofía, muchas 
de las cuales eran directores de los centros 
académicos más importantes. En dicha epístola, 
las personas firmantes expresaron su abierta 
oposición a la entrega del título honorífico, 
basadas en el argumento de que el estilo de 
presentación de los trabajos de Derrida y los 
temas tratados muestran falta de rigor y claridad. 
Algunos argumentaron que Jacques Derrida era 
un fraude y un comerciante de teorías nihilistas, y 
que Cambridge se degradaba a sí misma 
honrándolo. Finalmente, la votación fue de 336 a 
204 y poco después Cambridge otorga el título a 
Derrida.

Carta Nro. 3. Jacques Derrida - Carta triple: Natal, Progresiones secundarias(verde) y 
tránsitos (rojo) 9/05/1992. Sistema de Casas: Topocéntrico.

37



M
ó

n
ic

a 
Gobbin

PRESENCIA

En una entrevista publicada por primera vez en 
The Cambridge Review y reimpresa en su colección 
de entrevistas “Points...“(1995), Derrida respondió 
con una crítica devastadora de los métodos 
utilizados por sus oponentes para menospreciar 
su trabajo.

Desde los procesos internos, las progresiones 
secundarias (Carta Nro.3) nos muestran su Sol 
progresado en 21° de Virgo, en sextil a su 
Sol-Mercurio natal. Este factor atraviesa su casa I 
natal, fortaleciendo su imagen de sí mismo y 
permitiéndole timonear una situación como el 
rechazo de gran parte de la comunidad 
académica. Si revisamos los tránsitos, el Sol del día 
activa su Quirón natal en 18° de Tauro. Este factor 
está ligado al sentimiento de ser rechazado. A su 
vez, el Sol en tránsito le hace un semisextil a Eris 
en el cielo, posicionada en el 17° de Aries, en 
conjunción separativa al Urano natal de Derrida. 
Recordamos que él tiene una cuadratura 
Urano-Plutón natal. Esos aspectos se combinan 
para expresarse en un evento sorpresivo, en el 
cual se lo acusa precisamente de no respetar las 
tradiciones (Urano) y ser transgresor (Eris).

Saturno en tránsito en 18° de Acuario, conjunto a 
su Lilith (T) natal en casa VI, cuadran a Quirón 
natal en 18° de Tauro. Lilith está relacionada 
también con el rechazo y la libertad personal. Su 
presencia en esa casa tiñe de transgresión su 
capacidad de proyectar la labor personal. Saturno 
marca la presión de las autoridades académicas 
contra su candidatura. Neptuno en tránsito forma 
aspecto desde el 18° de Capricornio: se opone a 
Plutón natal, hace un trígono a Quirón natal y un 
sextil a Lilith natal conjunta a Saturno en tránsito 
en Acuario. Neptuno es el regente de la casa VII, 
los enemigos públicos. Tal vez la fama conseguida 
hasta ese momento y la buena recepción desde 
otros ámbitos (Luna en Piscis en VII natal), 
ayudaron a inclinar la votación a su favor. Y como 
corolario: Júpiter en tránsito hace conjunción al 
ascendente desde el 4° de Virgo, y Plutón en 
tránsito hace un trígono al Sol-Mercurio natal. El 
Gran Benéfico y el Mago en su auxilio. La Luna 
progresada en Géminis atravesaba su Casa X natal 
en este momento tan “público” de su vida.
 

Luego de esta “batalla”, el predicamento de la 
“deconstrucción” en los foros intelectuales 
explotó. El término “deconstrucción” no sólo se 
difundió en círculos académicos, especialmente 
en lingüística y ciencias sociales, sino que, a partir 
del ingreso de Plutón, las corrientes sociales lo 
adoptaron abiertamente. El movimiento feminista, 
el movimiento LGBTQIAK+ y las corrientes 
asociadas a distintos pueblos originarios tomaron 
el concepto como instrumento de análisis 
sociopolítico. El lenguaje popular lo incorpora 
como marca política en el discurso. ¿Y la 
astrología? Creo que es momento de deconstruir 
muchos supuestos del corpus de conocimiento, 
que se mantienen bajo el criterio de autoridad y 
no han sido revisados en siglos. Un debate serio 
que nos llevaría a otro nivel. Tal vez sea posible 
muy pronto, bajo Plutón en Acuario.

38



Pedagoga (UBA), antropóloga social (UBA) investigadora en temas de mitología comparada, ha construido su 
labor como astróloga y terapeuta vibracional, con herramientas como la astrología, el Tarot, la numerología, 
memoria celular, TVP, lectura de registros akáshicos, aromaterapia, gemoterapia, masaje Kundalini, terapia 
floral, reiki y técnicas chamánicas.

Cursó astrología con el matemático y astrólogo Carlos Raitzin (Dr. Spicasc) y con el arquitecto Estanislao 
Juan Kores. Completó su formación en el Centro Astrológico Buenos Aires. En el exterior, estudió con 
profesores de la talla de Steven Forrest, Demetra George, Robert Zoller, entre otros.

Desde el año 1986 investiga los nuevos factores astronómicos. 

Coordina “Danzando el Mandala de tus Lunas” y organiza círculos de Luna desde el año 2011. En el año 
2018 se publicó Danzando el mandala de tus lunas. Un Viaje alquímico iluminado por la Guardiana del 
Cielo, Ed. Autores de Argentina. 

Es organizadora de viajes a lugares sagrados, “Los misterios de nuestra Casa IX”, trabajando distintos temas: 
“Ascensión del Fénix” (Inglaterra), “Buscando el Grial” (España-Francia e Inglaterra) e Illari Umiña (Capilla del 
Monte, Argentina y Manabí, Ecuador).

Realiza publicaciones en diferentes formatos sobre las lunaciones y otros eventos astrológicos. Colabora 
como columnista en CSNP Circle Sancturary Network Podcasts, así como en diversas Newsletters online.

monicagobbinmonicagobbin@gmail.com monicagobbinastrologiafemenina

M
ó

n
ic

a 

Gobbin

39

PRESENCIA

3. Guzmán Martínez, Grecia: “Jacques Derrida: Biografía” (2018) en “Psicología y 
Mente”
4. Peeters, Benoît: “Derrida”, Flammarion, 2010, pág.293

1. La deconstrucción muestra los numerosos estratos semánticos que operan en el 
lenguaje.
2. El término "ontoteología" fue acuñado por Immanuel Kant ligado directamente con 
el término cosmoteología.

39



Imagen: Daniil Silantev

Escrito por: Gary P. Caton

ANIMISMO,

MAGIA Y

MITO

LAS ALAS DE HERMES

40

PRESENCIA

40



LAS ALAS DE HERMES

1

41

PRESENCIA

Los antropólogos sugieren que fue una «explosión creativa» de arte primal, como las pinturas y 
figurines en cavernas, lo que formalmente marca la transición de los considerados humanos modernos 
durante el período paleolítico superior. Entonces, es primero nuestra imagen, y luego nuestras 
capacidades de crear símbolos, lo que se distingue como adaptaciones y características humanas 
distintivamente modernas. De manera similar, recientemente vimos un tsunami de imágenes en la era 
digital. La cantidad de imágenes que creamos actualmente es tan sin precedentes que apenas puede 
apreciarse. Hasta la publicación de este artículo, más de 350 millones de fotos se suben por día al sitio 
web más popular para compartir fotos, y ese número sigue creciendo. Y eso es solo un sitio web. 
Claramente, la creación de imágenes es una necesidad humana fundamental y sin tiempo, y aún así es 
posible que la reciente proliferación haya eclipsado el enorme poder mágico y transformador que 
contiene una imagen.

En el documental de 2010 Cave of Forgotten Dreams, un investigador tiene una entrevista en la que 
confiesa que los leones pintados en las paredes de la caverna Chauvet habían invadido sus sueños con 
tan poderosa y profunda presencia que tuvo que dejar de ingresar a la caverna para procesar las 
emociones profundas removidas por la experiencia. Este encuentro realmente ejemplifica los 
potenciales psíquicos primales crudos que pueden evocarse a través de las imágenes.

El zodiaco en sí mismo es una imagen circular. La palabra en griego significa «círculo de animales». Si 
bien el zodiaco como sistema formal de coordenadas se originó con los babilonios alrededor del 
séptimo siglo antes de la Era Común, existe la hipótesis de que las pinturas de animales de 17.000 años 
de antigüedad en las cuevas de Lascaux representan las constelaciones en lo que se podría describir 
como un protozodiaco. Esta hipótesis del protozodiaco es difícil de probar, aunque generalmente se 
acepta que, por lo menos, las pinturas de las cavernas representan una forma de «mágica empática», en 
la que pintar a un animal deviene en una especie de comunión espiritual entre las almas del animal y 
del pintor.

La evidencia sugiere que existieron humanos modernos tempranos en un estado indiferenciado de 
consciencia y vivieron según una visión del mundo a la cual los antropólogos llaman animismo. Para 
estas personas, no había separación entre el mundo material y el espiritual, y entonces se consideraba 
que los animales también tenían alma. De hecho, en la conciencia animista, todo tiene alma, incluso los 
ríos, las montañas, los valles y las plantas, los minerales, etcétera. Entonces, el acto ritual de crear la 
imagen de un animal se practica para permitir que el artista invoque la empatía del alma del animal, ya 
sea para ganarse su sacrificio en la caza o para tomar alguno de sus atributos y poder. Tal vez esta magia 
empática también sea, en parte, lo que había detrás de la creación del zodiaco, y ayude a explicar su 
continua popularidad. Después de todo, ¿quién no ha querido ocasionalmente rugir como un león 
frente a los desafíos de la vida?

Una cosa es desear melancólicamente la presencia del león interior de uno, o incluso tropezar con él y 
despertarlo por accidente, pero es totalmente distinto que alguien consciente y deliberadamente 
convoque su presencia.  Fuera de una historia de niños, muchas personas modernas pensarán que este 
concepto es risible. Y sin embargo, irónicamente, a menudo podemos ver a humanos comportarse de 
tal manera que un león salvaje parezca casi domado. ¿Es posible que la supresión o represión de 
nuestros instintos más primordiales solo nos haya condenado a quedar poseídos por ellos, y los haya 
forzado a revelarse de un modo más perverso? Tal vez la fascinación hipnótica de las películas 

2

3

41



LAS ALAS DE HERMES

42

PRESENCIA

modernas, la televisión y, ahora, las selfies pueda 
explicarse como un hambre psíquico natural de 
balancear el énfasis científico-racional actual con 
un regreso a la imagen más primordial.

El filósofo Jean Gebser teorizó que la humanidad 
ha transicionado a través de distintos modos o 
estructuras de conciencia. El problema con lo que 
él denomina la estructura mental de la que la 
humanidad se está alejando es que busca negar las 
otras estructuras con su supuesto de que los 
humanos deberían ser exclusivamente racionales. 
Por el contrario, la estructura hacia la que nos 
dirigimos es integral y porta la necesidad de hacer 
presentes todas las diversas estructuras de 
conciencia. Cuando todas las estructuras se 
reconocen y aceptan, esto permite a una persona 
ver y vivir en varias estructuras simultáneamente, 
en lugar de estar sujeta, poseída o supeditada a 
una de ellas. Tal vez esto nos dice que la apertura 
a la comprensión de una perspectiva o visión del 
mundo animista podría ayudar (o por lo menos, 
comenzar a hacerlo) a brindar o reconectarnos con 
el acceso consciente a los recursos instintivos 
ancestrales compartidos por todos los seres 
humanos, y también podría ayudar a evitar que 
esos mismos instintos coopten nuestras vidas a 
través de comportamientos animalistas 
inconscientes.

MERCURIO EN EL EJE DEL MUNDO

Aunque es muy común que las personas de hoy 
piensen en dios en términos de una trinidad, 
parece poco habitual que se atrevan a pensar en sí 
mismas, sus vidas o sus mundos en esos términos. 
Sin embargo, quien esté familiarizado con las 
formas más ancestrales de conciencia sabe que, 
desde siempre, las culturas animistas consideran 
que existen tres mundos. En muchos sistemas 
religiosos antiguos, había tres niveles cósmicos: 
no sólosolo el cielo y la tierra, sino también un 
inframundo. En lugar de la simple visión oscura 
del infierno imaginada por el cristianismo, en 
muchas culturas, el inframundo se consideraba un 
lugar de riqueza natural y sabiduría ancestral. En 
esta cosmovisión, se consideraba que el eje del 
mundo, la característica principal del cosmos, 
estaba en el centro del mundo y servía para 
conectar los tres niveles cósmicos. Este eje podría 
estar representado por varios símbolos, como una 
montaña, un árbol o una escalera. Desde la 
perspectiva animista, estos tres mundos no 
sólosolo están conectados, sino que son 
accesibles, e incluso parte, de todo ser humano.
Desde la perspectiva animista, dado que no hay 
separación entre el mundo material y el espiritual, 
también podemos concebir a los tres «sí mismos» 
con los que navegar estos tres mundos. Para los 
animistas, lo que la mayoría de las personas 
consideran una identidad completa, la consciencia 
diaria del ego consciente, o lo que los chamanes 
Kahuna llaman el «ser que habla», está, en 
realidad, lejos de la totalidad del ser. Nuestro ser 
espiritual «superior» tiene acceso a la sabiduría 
espiritual, y nuestro ser básico accede a nuestra 
inteligencia animal/visceral «inferior», los instintos 
y la sabiduría tribal heredada que nos mantuvo 

4

5

6

42



43

4

vivos como especie durante muchos milenios. 
Desde esta perspectiva, la advertencia «conócete 
a ti mismo» asume una nueva complejidad. Es 
necesario comprender, entender y armonizar 
estos tres aspectos esenciales del ser humano, y 
alinear a nuestros tres «seres» para que sean 
compañeros integrados.

De esta manera, la alineación triple de Mercurio, 
que sucede en los mismos grados y también une 
el arriba con el abajo, puede convertirse en una 
especie de eje del mundo, un vínculo sagrado que 
conecta los tres mundos y los tres seres. Recorde-
mos que, desde el punto de vista visual, la imagen 
del camino de retrogradación de Mercurio es la de 
un acto de desaparición: desde arriba hacia abajo, 
desde atrás hacia arriba. A menudo, las imágenes 
cuentan una historia. El proceso de transforma-
ción visual que realiza Mercurio cada cuatro 
meses, el de desaparecer en el Oeste y reaparecer 
luego en el Este, también le sucede a los demás 
planetas en varios intervalos; los babilonios y 
egipcios lo llevaron a la mitología como los cami-
nos de varios dioses por el inframundo.

De todos los dioses griegos, solo Hermes podía 
atravesar el eje del mundo completamente y 
visitar las alturas del Monte Olimpo tanto como 
las profundidades del Hades. Los astrólogos 
celestes pueden usar estas perspectivas míticas y 
visuales para comprender mejor la retrogradación 
de Mercurio. Luego de que Mercurio pasa la 
elongación vespertina, su aparición más alta sobre 
el horizonte en el Oeste al atardecer, está en 
proceso de enlentecerse y descender. Luego, se 
vuelve retrógrado y se hace invisible al 
desaparecer en el Oeste. Luego de hacer la conjun-
ción invisible inferior (por debajo) con el Sol, 
Mercurio reaparece en el Este y luego hace su 
aparición más alta sobre el horizonte oriental en la 
elongación matinal. Visualmente, Mercurio está 
«cambiando de cielo», al aparecer en el mismo 
grado tres veces: primero como estrella
vespertina, luego se vuelve invisible y hace la 
conjunción inferior, y finalmente cruza por tercera 
vez como estrella matinal.

Si procesamos esta imagen visual del viaje trans-
formador de Mercurio como una historia, y la 
seguimos, puede verse como una señal para que 
nosotros cambiemos de identidad. Los seres 
humanos están programados con una respuesta 
instintiva al ciclo de 24 horas de luz y oscuridad, 
conocido como ritmo circadiano. Cuando el sol 
desaparece en el Oeste, es señal de que debemos 
buscar refugio y prepararnos para dormir y soñar. 
De manera similar, cuando un planeta se sumerge 
debajo del umbral de visibilidad, está señalando 
que participemos del descenso concurrente a 
nuestras identidades básicas, para revitalizar 
nuestra conciencia con sus dones especiales. 
Durante lo que llamo la «danza medicinal del
timador en reversa», Mercurio toma su rol mítico 
más complejo: el psicopompo, el guía de las almas 
por el inframundo; es decir, el mundo inferior del 
ser básico, los poderes animales y la sabiduría 
instintiva.

Entre los mundos, existen los umbrales. Para los 
griegos, Hermes era el dios de estos lugares
liminales. Es por eso que Hermes a menudo 
aparece en mitos para dar auxilio a los héroes (por 
ejemplo, Príamo y Odiseo en La Odisea de Homero) 
que se aventuran a lo desconocido, así como escol-
tar a las almas que partieron por el camino hacia lo 
desconocido final de la vida trascendente (por 
ejemplo, los pretendientes en La Odisea de 
Homero). También es por eso que los viajantes 
colocan una piedra en una herma, una pila de 
piedras encontrada en lugares
transicionales como cruces de caminos y tumbas: 
para honrar y buscar la protección de Hermes, el 
dios de las puertas a lo desconocido. Por lo tanto, 
es natural que la experiencia de Mercurio retrógra-
do a veces incluya mensajes o mensajeros de 
transición.

7

43

LAS ALAS DE HERMESPRESENCIA



LAS ALAS DE HERMES

44

PRESENCIA

44

Si no somos conscientes del propósito profundo de estas transiciones, podemos volvernos sus «vícti-
mas». El camino del inframundo no es racional, y entonces cualquier expectativa de una experiencia 
estrictamente «normal» de nuestra conciencia racional terminará en decepción. Sin embargo, esto no 
significa que debamos supersticiosamente evitar ciertas actividades durante la retrogradación de 
Mercurio. Por el contrario, necesitamos intentar aprender o recordar una danza totalmente distinta. 
Primero, debemos honrar la medicina timadora de Mercurio al ajustar nuestras propias expectativas y 
conciencia. Solo entonces podemos comenzar a entrar en correspondencia, aprender y recordar cómo 
bailar con él.

Si bien tal vez no sea bienvenida para una conciencia estrictamente racional, la comprensión adecuada 
de estos mensajes o mensajeros de transición puede ser una invitación a «cambiar de mundo», porque 
míticamente cumplen el rol del guardián del umbral: el centinela en la puerta de otros mundos. Estos 
centinelas pueden bloquear la entrada a aquellos que no están listos para aceptar la magia de la 
transformación en sus vidas. Aquellos que juegan el «juego de las culpas» al hacer de Mercurio un chivo 
expiatorio, y se convierten a sí mismos en víctimas, niegan la magia de la transformación, porque no 
calza en su comprensión racional limitada. El I Ching nos cuenta que, cuando nos enfrentamos con una 
obstrucción, la persona común busca culpar a otros y al destino, pero la persona noble busca dentro 
suyo. Como la persona común no puede imaginar que haya un significado y propósito más profundo, 
desconocido y misterioso detrás de una obstrucción, la estructura mental de conciencia de Gebser no 
quiere que demos lugar a puntos de vista de otras estructuras. La estructura mental quiere que la racio-
nalidad se vea como la realidad completa, en y de sí misma. Pero, solo cuando podemos liberarnos del 
dominio de la racionalidad, podemos esperar ver la realidad más como es verdaderamente: infinita. O, 
para invocar a William Blake, solo cuando las «puertas de la percepción» se limpian del punto de vista 
unipolar opresivo de una verdad singular, podemos comenzar a ver la realidad como multidimensional 
y multivalente. Debemos atravesar periódicamente los pasajes entre el mundo racional y el no racional 
para que estos pasajes no se conviertan en las puertas cerradas de una prisión.

Imagen: Daniil Silantev

8



LAS ALAS DE HERMES

45

1

Imagen: Cristian Palmer

“...la astrología es
arquetípicamente
predictiva y
diversamente
concreta”.

Richard Tarnas

45

De algún modo paradójico, es solo a través del 
descenso, de bajar nuestra conciencia hasta incluir 
los niveles no racionales de lo mítico y lo mágico, 
que podemos ascender y elevar la conciencia al 
nivel integral y aprender a ver a través de todas las 
estructuras de conciencia de manera simultánea. 
Hay buenos motivos por los cuales Mercurio 
debería considerarse el dios apropiado para 
enseñarnos sobre este descenso a lo primordial. 
Primero, hay evidencia de que el «dios de las pilas 
de piedra» existió en Grecia desde antes de la 
llegada de los griegos. Segundo, a menudo se veía 
a Mercurio como una divinidad tutelar o protecto-
ra, y no solo estaba conectado con los animales 
domésticos como dios de los rebaños, sino 
también a las bestias más salvajes, que aún atacan 
a los viajantes o caminantes en esos días. Por lo 
tanto, como Mercurio desciende de la elongación 
vespertina en preparación para su viaje invisible, 
podemos aprender a practicar nuestro propio 
descenso hacia los misterios no vistos de la magia 
empática y el mito, y así crear y mantener una iden-
tidad consciente para nuestro ser básico a través 
de la exploración de nuestra propia mitología 
personal animista.

Para alguien con una visión animista del mundo, 
los ayudadores animales son una fuente tremenda 
de poder personal y protección. A menudo, el 
chamán iniciará la sanación restableciendo el 
vínculo entre una persona y su poder animal. 
Todos tenemos un protector animal o tótem, inclu-
so si no tenemos conciencia de eso. Ya sea que 
prefieras el zodiaco tropical occidental, el zodiaco 
chino, los signos diarios mayas, o simplemente tus 
experiencias de vida, de seguro habrá un animal o 
dos con los cuales te sientas conectado, y tal vez 
un cierto orgullo porque tengas aspectos de 
carácter similares. Incluso podría haber un animal 
que viva en el mismo elemento en el que Mercurio 
estaba retrógrado durante al año en que naciste.

EL AÑO ELEMENTAL DE MERCURIO

Por ejemplo, yo nací en 1968, cuando las retrogra-
daciones de Mercurio sucedieron en signos de 
aire, y entonces mi año elemental de Mercurio es 
el aire. En 1989, inesperadamente recibí un 
despertar espiritual a través de una serie de 
encuentros poderosos con varios tótem de 
animales de aire (criaturas voladoras), primero en 
mis sueños, luego a través de la inmersión en la 
naturaleza y en investigaciones de temas espiri
tuales, y finalmente durante una búsqueda de 
visión. Este despertar inicial me puso en el camino 
de hacerme astrólogo. Luego de iniciarme en 
astrología por un sueño en 1993, encontré mi 
camino hacia la comunidad astrológica en 1995, a 
través de Project Hindsight, un proyecto para tradu-
cir y publicar manuscritos astrológicos antiguos de 
la era helenística. Para 1989, las retrogradaciones 
de Mercurio habían regresado a signos de aire por 
primera vez desde que fui adulto (el tercer retorno 
luego de mi nacimiento) y, en 1995, cuando encon-
tré mi camino hacia la comunidad astrológica, las 
retrogradaciones de Mercurio habían regresado a 
los signos de aire por cuarta vez desde mi 
nacimiento. De hecho, este es un ciclo regular que 
se puede observar: dado que Mercurio solo retro-
grada en los signos de un elemento en particular 
cada unos seis o siete años, se deduce que aproxi-
madamente cada seis o siete años, el año elemen-
tal de Mercurio regresará a tu elemento natal. En 
1995, al descender a una experiencia primordial 
del elemento aire, pude encontrar en lo profundo 
de mí mismo una conexión con una tradición 
intelectual más integrada que honra lo mágico y lo 
mítico tanto como lo racional. Entonces, pude 
ascender y regresar a mi vida intelectual de una 
manera más auténtica. Me llevó siete años comple-
tar este camino, mayormente porque no tenía idea 
de lo que estaba buscando, más que una conexión 
con algo más mágico que lo que la academia pare-
cía ofrecerme en su momento.

Este ciclo de entre seis y siete años es a lo que 
podríamos llamar «la forma larga» de la danza 
transformadora de Mercurio. La «forma corta» de 
esta danza transformadora está contenida en los 
aproximadamente cuarenta días que suceden 
entre la elongación vespertina y la elongación mati-
nal. La conjunción inferior de Mercurio sucede 
justo en el medio de este pedido de unos cuarenta 
días. Cuarenta días es un número muy sagrado en 
muchos mitos, entonces podemos usar este perío-
do menor para búsquedas más específicas, y como 
un contenedor sagrado y seguro para un camino 
con fechas de inicio y final más definidas.

Para mantener abiertos los pasajes entre mundos, 
e integrados nuestros mundos básicos y no 
racionales, debemos dedicar por lo menos uno de 
estos tres períodos al año para tomar un descenso 
consciente hacia los mundos de la magia y el mito. 
Esto puede ser tan simple como tomarnos el 
tiempo de sumergirnos en la naturaleza sin 
horarios, conectar físicamente con los elementos 
y sentir el latido de la naturaleza en un Walden 
personal. O tal vez nuestro «camino menos 
transitado» se encuentre en explorar mitos o 
incluso inventar una nueva mitología personal. 
Incluso puede volverse maravillosamente 
complejo como nuestro propio Libro Rojo, tal vez 
llevando un diario personal donde escribir 
crónicas de nuestra experiencia de conexión con 
la energía de varios animales o plantas . Cualquier 
cosa que introduzca un elemento de lo sagrado, 
mágico o mítico regularmente en nuestra vida 
durante estos cuarenta días tiene el potencial de 
volverse transformador.

G
ar

y 
P.

 C

aton

9

10

PRESENCIA



LAS ALAS DE HERMES

46

PRESENCIAPRESENCIA

Por ejemplo, yo nací en 1968, cuando las retrogra-
daciones de Mercurio sucedieron en signos de 
aire, y entonces mi año elemental de Mercurio es 
el aire. En 1989, inesperadamente recibí un 
despertar espiritual a través de una serie de 
encuentros poderosos con varios tótem de 
animales de aire (criaturas voladoras), primero en 
mis sueños, luego a través de la inmersión en la 
naturaleza y en investigaciones de temas espiri
tuales, y finalmente durante una búsqueda de 
visión. Este despertar inicial me puso en el camino 
de hacerme astrólogo. Luego de iniciarme en 
astrología por un sueño en 1993, encontré mi 
camino hacia la comunidad astrológica en 1995, a 
través de Project Hindsight, un proyecto para tradu-
cir y publicar manuscritos astrológicos antiguos de 
la era helenística. Para 1989, las retrogradaciones 
de Mercurio habían regresado a signos de aire por 
primera vez desde que fui adulto (el tercer retorno 
luego de mi nacimiento) y, en 1995, cuando encon-
tré mi camino hacia la comunidad astrológica, las 
retrogradaciones de Mercurio habían regresado a 
los signos de aire por cuarta vez desde mi 
nacimiento. De hecho, este es un ciclo regular que 
se puede observar: dado que Mercurio solo retro-
grada en los signos de un elemento en particular 
cada unos seis o siete años, se deduce que aproxi-
madamente cada seis o siete años, el año elemen-
tal de Mercurio regresará a tu elemento natal. En 
1995, al descender a una experiencia primordial 
del elemento aire, pude encontrar en lo profundo 
de mí mismo una conexión con una tradición 
intelectual más integrada que honra lo mágico y lo 
mítico tanto como lo racional. Entonces, pude 
ascender y regresar a mi vida intelectual de una 
manera más auténtica. Me llevó siete años comple-
tar este camino, mayormente porque no tenía idea 
de lo que estaba buscando, más que una conexión 
con algo más mágico que lo que la academia pare-
cía ofrecerme en su momento.

Este ciclo de entre seis y siete años es a lo que 
podríamos llamar «la forma larga» de la danza 
transformadora de Mercurio. La «forma corta» de 
esta danza transformadora está contenida en los 
aproximadamente cuarenta días que suceden 
entre la elongación vespertina y la elongación mati-
nal. La conjunción inferior de Mercurio sucede 
justo en el medio de este pedido de unos cuarenta 
días. Cuarenta días es un número muy sagrado en 
muchos mitos, entonces podemos usar este perío-
do menor para búsquedas más específicas, y como 
un contenedor sagrado y seguro para un camino 
con fechas de inicio y final más definidas.

Para mantener abiertos los pasajes entre mundos, 
e integrados nuestros mundos básicos y no 
racionales, debemos dedicar por lo menos uno de 
estos tres períodos al año para tomar un descenso 
consciente hacia los mundos de la magia y el mito. 
Esto puede ser tan simple como tomarnos el 
tiempo de sumergirnos en la naturaleza sin 
horarios, conectar físicamente con los elementos 
y sentir el latido de la naturaleza en un Walden 
personal. O tal vez nuestro «camino menos 
transitado» se encuentre en explorar mitos o 
incluso inventar una nueva mitología personal. 
Incluso puede volverse maravillosamente 
complejo como nuestro propio Libro Rojo, tal vez 
llevando un diario personal donde escribir 
crónicas de nuestra experiencia de conexión con 
la energía de varios animales o plantas . Cualquier 
cosa que introduzca un elemento de lo sagrado, 
mágico o mítico regularmente en nuestra vida 
durante estos cuarenta días tiene el potencial de 
volverse transformador.

1. Ervin Laszlo y Allan Combs, Thomas Berry: Dreamer of The Earth: The Spiritual 
Ecology of the Father of Environmentalism (Rochester, VT: Inner Traditions, 2011), 
43.

2. Werner Herzog, The Cave of Forgotten Dreams [film] (IFC Films, 2010).

3. Más de un investigador llegó a esta hipótesis. Las pinturas en Lascaux parecen 
contener elementos de Tauro, el toro, tales como las constelaciones de Híades y 
Pléyades, y posiblemente otras. Por ejemplo, se puede ver el trabajo del doctor 
Michael Rappenglück, Chantal Jegues-Wolkiewiez y Jean-Michel Geneste.

4. Gebster distinguió las siguientes estructuras: la estructura arcaica, la estructura 
mágica, la estructura mítica, la estructura mental y la estructura integral. Jean 
Gebser, The Ever-Present Origin, trans. Noel Barstad con Algis Mickunas (1985; 
repr. Atenas: Ohio University Press, 1991).

5.Mircea Eliade, The Sacred and The Profane: The Nature of Religion (New York: 
Mariner Books, 1968).

6. Moke Kupihea, Kahuna of Light: The World of Hawaiian Spirituality (Rochester, 
VT: Inner Traditions, 2001).

7. «Astrólogos celestes» se refiere a un movimiento moderno dentro de la 
comunidad astrológica para renovar las tradiciones visuales y cíclicas más 
profundas y ancestrales de la astrología (que preceden al horóscopo), para ayudar 
a encontrar y crear significado en nuestras vidas.

8.Christopher Vogler, The Writer’s Journey: Mythic Structure for Writers (Studio 
City, CA : Michael Wiese Productions, 1998).

9. W. K. C. Guthrie, The Greeks and their Gods (Boston: Beacon Press, 1950), 
92–94.

10. Mi recurso favorito de medicina animal es: Jamie Sams y David Carson, 
Medicine Cards: The Discovery of Power Through the Ways of Animals (New York: 
St. Martins Press, 1988).

11.Ver el libro de 1984 Henry David Thoreau:Walden.

12 Ver la edición facsímil del libro de C. G. Jung: The Red Book: Liber Novus, ed. 
S. Shamdasani, trans. M. Kyburz, J. Peck, and S. Shamdasani, (New York: W. W. 
Norton, 2009).
 

NOTAS

Gary P. Caton es un practicante hermético que integra distintas tradiciones, formas de arte y prácticas 
reunidas durante todo un ciclo de Saturno. Se inició como astrólogo por un sueño magnífico en 1993, y 
desde entonces es un terapeuta, escritor, podcaster, docente, fotógrafo y mago.

skyastrologer

G
ar

y 
P.

 C

aton

dreamastrologer.com

dreamastrologer@yahoo.com

HermeticAstro

DreamAstrologer

11

12

46



Escrito por: Maria Blaquier & Itziar Azkona

LA SUMA DE LAS
ASTROLOGÍAS:

HUMANÍSTICA Y TRADICIONAL
UN CASO DE ESTUDIO

En la antigüedad, la salud era territorio de los dioses, es por ello que tenía su lugar honorífico en la 
astrología. La enfermedad era vista como una oportunidad para conectar con el alma, como una 
oportunidad de reparar una parte de ella, de rescatar su voz. Era una invitación a sanar. Higia era la 
Diosa de la Salud, dadora y preservadora del bienestar y su función era mantener la salud. A menudo 
se la veía como asistente y compañera de su padre Asclepio: sostenía, alimentaba o cuidaba las 
serpientes sagradas en sus santuarios, esos donde se hacían curas de sueño, risoterapia, y se curaban 
enfermedades a base de interpretar los sueños y mordidas de serpientes. Higia está relacionada con la 
higiene, el saneamiento, la nutrición, la medicina preventiva. Representa el bienestar y la buena salud a 
través de una relación armónica con la naturaleza y la actitud consciente de mantener el cuidado del 
cuerpo.

Desde la perspectiva de la astrología humanística moderna, la astrología médica no está orientada a 
diagnosticar, sino más bien indagar sobre la posible raíz de la enfermedad como camino hacia la 
sanación. Esto se hace a través del conocimiento de los símbolos de los síntomas para conectar con 
ellos como una forma de escuchar al alma, no sólo a la persona que nos cuenta su historia. El bucear 
bajo lo que subyace a una enfermedad a través del símbolo es lo que nos lleva a lugares donde el alma 
se expresa. El alma, al igual que el universo, no habla con palabras, se expresa a través del símbolo. Es 
por ello que un desequilibrio de los elementos, la presencia de determinados signos o los aspectos 
entre planetas, todo ello relacionado con las casas de la salud y desde una lectura médica de los arqueti-
pos, nos puede dar las pistas necesarias para encontrar ese camino hacia reparar las dinámicas 
energéticas que hayan podido manifestarse en un problema de salud física.

Portada: Holly Chisholm

47

PRESENCIA



48

PRESENCIA

El caso que se presenta a continuación pretende 
ser una pequeña muestra de este trabajo tan 
minucioso como delicado. Cuando alguien llega a 
la consulta preguntando por un tema de salud 
grave, el tipo de sensibilidad para la consulta se 
me antoja, en general, mucho mayor que cuando 
alguien plantea temas de dinero, trabajo o amor. 
Como en este caso que nos ocupa, en el que esta 
persona llegó a consulta con el diagnóstico de un 
tumor en la cabeza y el miedo a la operación que 
los médicos le proponían. Ante una primera 
pregunta del consultante sobre si tenía o no que 
operarse, el primer abordaje no fue en ningún 
caso decirle lo que “tenía” que hacer, sino facilitar 
el espacio más seguro posible para que esta perso-
na conectara con la respuesta a su pregunta por 
ella misma, en compañía de lo que indicaban los 
astros.

En primer lugar, tenemos la carta natal que nos 
muestra con meridiana claridad la naturaleza de lo 
que está pasando. Los ingredientes son los 
siguientes.

Tenemos una carta natal con el Sol regente de la 
Casa 6 en un Stellium en Libra en cuadratura a 
Marte y engarzado en una gran cuadratura con la 
Luna y Quirón. El Sol está relacionado con la vista 
como símbolo de la consciencia. Regente de la 
Casa 6, la casa de la salud. En cuadratura a Marte, 
planeta relacionado con los ataques autoinmunes 
que pueden resultar en un tumor. Marte también 
está relacionado con la cabeza, como regente de 
Aries, el primer signo, el del nacimiento, como ese 
movimiento con el que venimos al mundo, 
primero por la cabeza. Un Sol conjunto a Júpiter 
tiende a exagerar cualquier cuestión con Urano, 
arquetipo de lo diferente, extraño e inesperado. 
Por último Higia está en la base de la carta en el 
signo de Géminis, otro signo doble. Con el fin de 
proteger la intimidad de esta persona, no 
compartiremos la carta completa. Con lo que 
vemos aquí nos bastará para lo más relevante de 
este ejemplo.

UNA MIRADA DESDE ASTROLOGÍA HUMANÍSTICA

Con todos estos aspectos encima de la mesa se 
podrá entender mejor que el consultante había 
sido diagnosticado por sorpresa con un tumor en 
la cabeza, un tumor enorme que parecía benigno 
pero que tenía el peligro de seguir creciendo y 
generar importantes daños. La principal cuestión 
es que este tumor afectaba a la vista de la persona 
y lo hacía ver doble.

Aquí ya teníamos el primer reto: el de llegar a 
entender qué es lo que había hecho que todos 
estos aspectos se  concretaran en una de sus 
peores manifestaciones posibles, ya que no todos 
los individuos con este aspecto y otros similares 
tenemos que desarrollar el mismo problema de 
salud. Una vez hecho el diagnóstico médico, la 
astrología podía acompañar al individuo a abordar 
sus problemas para tomar decisiones y superar la 
duda constante en su vida que le había llevado a 
un callejón sin salida en todos sus ámbitos de la 
vida. 

Imagen: Carta natal 1



49

PRESENCIA

Libra como signo doble está estrechamente vinculado a la dificultad para decidir y a la dificultad de 
enfrentarse a los demás y a los conflictos de la vida. Si no se da la expresión de luz del signo, es decir, 
ver las dos caras de la moneda, sopesar todo en los dos platillos de la balanza para finalmente llegar a 
la conclusión más justa, vinculado a Sol-Marte con temas de salud puede hacer que la energía de no 
enfrentarse hacia lo externo se introvierta en un ataque hacia lo interno.

Ahí estaban esos dos arquetipos de la gran cuadratura, la Luna y Quirón como faros que alumbran en 
la dirección en que podrían manifestarse las energías equilibradoras de todo el escenario, la integración 
de la capacidad de que el individuo cuidara de sí mismo, desde su fuerza interior, enarbolando esa Luna 
en Cáncer en la casa 4, al tiempo que activar su propia asertividad y capacidad de decisión con Quirón 
en Aries en la casa 1. Puesto, después de todo, en la encrucijada de tener que decidir por sí mismo 
sobre algo tan importante como una operación de alto riesgo para su vida sin esquivar la realidad 
tozudamente presente.

En segundo lugar, tenemos los tránsitos. Los tránsitos de los días en que se producían las consultas 
médicas para ver todas las opciones posibles eran estos: Júpiter y Saturno en Casa 12, retorno de 
Quirón y Marte, y se combinaban en un baile que hacía complicado pensar evitar un necesario paso por 
el hospital para una intervención quirúrgica. A nivel psicológico, se plasma en este baile la invitación a 
realizar una entrega a lo que ya era un hecho, a soltar el control y entregarse a lo inevitable desde la 
consciencia de querer sanar, de aceptar el diagnóstico, para liberar aquello que crecía en la cabeza y 
poder generar un nuevo espacio de salud, de mejoría de visión, de consciencia, de pérdida para ganar 
y de abrirse a la vida de una nueva fase. Enfrentar, como no, cara a cara el miedo a la muerte –Higia 
transitando por las casas 9 y 8 en Escorpio.

Imagen: Carta natal 2

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



50

Imagen: Fréderic Fontenoy

PRESENCIA

UNA MIRADA DESDE LA ASTROLOGÍA TRADICIONAL

En una segunda fase, a título personal, hice mi 
propia consulta horaria, en este caso de la mano 
de una experta en la materia, Maria Blaquier. En mi 
consulta de astróloga a astróloga no buscaba una 
respuesta directa a la pregunta insistente del 
consultante. Desde el principio tenía claro que 
debía permitir el espacio y tiempos suficientes 
para que él tomara su propia decisión una vez 
hecho el trabajo conjunto basado en todo lo 
expuesto anteriormente. La consulta que yo 
buscaba tenía como objetivo tener toda la 
información posible y generar ese espacio y 
tiempos en las mejores condiciones posibles. Era 
también una forma de chequear que yo no me 
había dejado demasiados cabos sueltos.

Una opción habría sido la consulta de Astrología 
Electiva. No hizo falta. Mi experiencia me dice que 
esta astrología suele trabajar sola, sin necesidad 
de levantar la carta. Lo que quiero decir es que la 
operación estaba programada para un día de 
eclipse. No parecía la fecha ideal. Por eso quizás se 
cayó por sí misma: el consultante no se sentía 
preparado y la pospuso. A partir de ahí quedaba la 
opción de acudir a la consulta de astrología horaria 
sobre cómo se presentaba esa operación.

Para completar este caso de estudio nadie mejor 
que la propia María Blaquier.

El consultante está representado por el ascenden-
te en Leo y su regente, el Sol en Aries. El Sol en 
este signo se encuentra exaltado y cuenta con 
dignidad esencial por triplicidad, lo cual da cuenta 
de una persona esencialmente vital, con fuerza 
para enfrentar la operación. Aries rige la cabeza, y 
las luminarias, el Sol y la Luna, se asocian a los 
ojos.

Su enfermedad es la casa 6 en Capricornio y su 
regente, Saturno en Acuario. En su Tabla de las 
partes del cuerpo atribuidas a planetas en signos (AC, 
p.119), Lilly atribuye a Saturno en Acuario específi-
camente a la cabeza. En este signo, Saturno 
cuenta con domicilio y triplicidad e indica que la 
enfermedad es más fuerte que la salud. Está en 
ángulo, lo que le da prominencia, pero la casa 7 en 
la que está emplazada Saturno es también el 
sector que se atribuye a los médicos, lo que 
sugiere que la enfermedad está en manos del 
doctor, e indica también que el médico está muy 
bien cualificado. Acuario es un signo fijo, que se 
resiste a los cambios, y del mismo modo, este 
tumor seguramente sea de gran tamaño, consist-
ente. No se va a disolver por sí solo, es menester 
removerlo.

Entre el Sol (la salud) y Saturno (la enfermedad) 
hay un sextil partil, aunque ya separativo. La salud 
empieza a alejarse de la enfermedad. Acuario es el 
signo de detrimento del Sol; Aries es el signo de 
caída de Saturno, su enfermedad: el tumor daña la 
vitalidad de la persona pero el  compromiso de 
esta con la salud (sometiéndose a una inter-
vención) hace que la enfermedad pueda caer.  El 
Sol se separa de Saturno, la enfermedad, y se 
dirige hacia Marte, un planeta asociado a los 
cortes, las cirugías, los dolores y las inflamaciones. 
Marte recibe este aspecto del Sol y le concede su 
deseo de recuperar la salud y vitalidad, pero lo 
hace según su naturaleza: causando dolor.
 

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



It
zi

ar
 A

zk
on

a D.F. Astrol.S 

M
ar

ía
 B

laquier

51

PRESENCIA

MÁS ALLÁ DE LA ENFERMEDAD

La operación está representada por la casa 10 y su regente, Venus, en la casa 8 de las pérdidas, los 
temores y angustias. Es también un sector vinculado a lo económico, lo que sugiere que esta inter-
vención podría resultar en un gasto superior al estimado inicialmente. Venus tiene fuerza esencial, lo 
que sugiere que la intervención en sí misma es efectiva, pero seguramente cara. El hecho de que esté 
en Piscis da cuenta de que puede ser un tipo de cirugía que se hace con el uso de Venus, un planeta 
benéfico, amable: la intervención será poco invasiva. Mercurio y Urano en la casa 10 describen el tipo 
de procedimiento, seguramente a través de tecnologías y aparatos que ayuden a eliminar el tumor.
Mercurio, regente de la casa 2 del dinero ubicado en la casa 10, es otra conexión entre el dinero y el 
tratamiento. La Luna en la casa 2 del dinero refuerza la preocupación del consultante por lo económico. 
Acaba de separarse de Venus, la intervención, y su próximo aspecto es una oposición a Júpiter, regente 
de la casa 8 de pérdidas, deudas. Júpiter en Piscis y en conjunción partil a Neptuno sugiere que la 
operación podría tener algún tipo de complicación en temas de líquidos.

El consultante estuvo claramente en las mejores manos médicas, después de varias consultas, y ni la 
enfermedad ni el conflicto de una dualidad interna se iban a diluir por sí mismos. La operación cumplió 
su cometido, eso sí, le supuso mucha pérdida de sangre al paciente, lo que confirmó el tema de los 
líquidos. Una vez superada la operación, ésta se confirmó como el mal menor. La vida, como un río, 
volvía a tomar su curso y tocaba ahora enfrentar temas serios, importantes que, como el tumor, lleva-
ban años creciendo sin ser enfrentados, con la idea de que “igual” algún día se resolverían solos.

Si la salud es la alineación de cuerpo y alma, de corazón y mente, del éxito exterior y la paz interior, 
primar unas a expensas de las otras puede llevar a constelar la enfermedad. Lo que se desequilibra en 
el temperamento puede terminar manifestándose como síntoma físico, angustia mental o dolor emo-
cional. Higía es una personificación de la salud que nos llama al santuario interior del alma para restau-
rarla y recuperar el equilibrio. Por tránsito, sugiere que la curación de una situación es imperativa. 
También sugiere que la curación racional no es la única respuesta, que debe ir acompañada de la 
atención a la causa raíz, lo que en última instancia es la enfermedad del alma. En un sentido psicológico, 
Higía es el alma de la salud, el impulso de atender la psique y sus necesidades alimentando nuestros 
impulsos más profundos. En este tránsito de Higía por Escorpio sobrevolando la casa 9 y adentrándose 
en las profundidades de la casa 8, la metáfora de la diosa que alimenta a las serpientes se antoja más 
relevante aun si cabe. La enfermedad se presenta aquí como la oportunidad de nutrir los aspectos oscu-
ros y misteriosos del alma y atender al inconsciente. Atender a los muchos conflictos nacidos de la duali-
dad geminiana y de libra para que Higía pueda realmente anunciar un período de salud después de 
haber atendido a los anhelos más profundos subyacentes a la enfermedad física.
 Esta reflexión excede los rasgos de una 

comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

51

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



Itziar es Licenciada en Ciencias Políticas y Sociología. Tras un Máster en Investigación Social en University of 
Surrey decide estudiar astrología. Obtiene el Diploma de la Faculty de Estudios Astrológicos de Londres. En 
la actualidad, enseña astrología y como coach ofrece consultoría personal desde Espacio Ágora a nivel 
internacional. Colabora en numerosos proyectos sin ánimo de lucro: es Global Director de ISAR para España 
(International Society for Astrological Research) y forma parte del equipo editorial de la Revista Stellium, la 
principal publicación de astrología en español. Ha participado en el Congreso Internacional de Astrología 
Online así como en numerosas ponencias, publicaciones y colaboraciones con otras escuelas de Astrología.

itziazkona Coaching astrologico

It
zi

ar
 A

zk
on

a D.F. Astrol.S 

itziarazkona.com MsItzibitzi

María Blaquier, nacida en Argentina, ha estado involucrada con la astrología desde 1987. Es la co-fundadora 
de la escuela online Academia de Astrología Avanzada MB (www.mariablaquier.com).

María tiene la Certificación en Horaria de la STA (School of Traditional Astrology), y está completando el Nivel 
Avanzado y la Maestría en Horaria en la STA. Sus estudios incluyen astrología dracónica, tradicional y 
psicológica. Sus artículos aparecen en varios medios, The Astrological Journal, Stellium, IAMINFINITY, 
MidHeaven, astro.com.

Es autora del libro Astrología tradicional: Técnicas predictivas de los Señores del tiempo: ed. Kier, Bs. As.); y 
ofrece tutoriales en su canal de YouTube: Academia de Astrología Avanzada MB.

En la actualidad, se desempeña como miembro directivo de la organización AFAN.

astrologiamariablaqier

M
ar

ía
 B

laquier

mariablaquier.com

Imagen: Holly Chisholm

52

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



LA ARMADURA 
                            DEL 
                            PENITENTE

Escrito por: Alejandro Lodi

“…Las almas repudian todo encierro…”
Luis A. Spinetta

Una meditación acerca de un tiempo universal: el 
tránsito de Neptuno por Piscis -desde 2011 hasta 
2025- como parte de un proceso, ya no local o 
personal, sino planetario o colectivo.

En la película La Misión un asesino pide a un sacer-
dote que lo absuelva de su culpa. La penitencia 
consiste en cargar una armadura durante una larga 
travesía. La arrastra penosamente cruzando aguas. 
La asciende con esfuerzo por montañas. Hasta 
que el sacerdote decide que es suficiente y en un 
seco gesto amoroso corta la soga que lo une al 
lastre. El asesino, liberado al fin del peso de su 
culpa, contempla la armadura cayendo al río y 
despedazándose contra las piedras. No lo invade 
la alegría. Una conmoción lo atraviesa y lo dobla en 
llanto. Todo aquel esfuerzo deshecho en segun-
dos. Su liberación es una pérdida. Su liberación es 
una conversión. Su liberación no es un beneficio a 
su persona. Es un compromiso con una nueva vida 
sin opción de retorno.

Portada: Susan Wikilson

ASTROLOGÍA MUNDANA

53

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



54

PRESENCIA ASTROLOGÍA MUNDANA

¿Qué simboliza esa armadura del penitente? ¿Qué 
representa ese lazo que une a la conciencia con su 
lastre? Es el lazo que nos une a la identidad 
conocida, a la imagen de nosotros mismos que 
afectivizamos porque nos brinda la sensación de 
identidad, de ser alguien y calmar así esa angustia 
existencial pavorosa que a todos nos atraviesa. La 
estructura del ego consciente resguardándose del 
misterio inconsciente. La seguridad de la isla 
frente a la amenaza del océano que la rodea.

Pero en tiempos de XII, en tiempos de Piscis, esa 
protectora armadura comienza a ser vivida como 
la fuente de un sufrimiento del que el alma pide 
liberarse. El alma necesita liberarse de aquello que 
da seguridad a la personalidad. Los tiempos de XII 
son momentos para hacer explícita esta percep-
ción. Sentir que no hay otra opción más que 
disponerse a la pérdida de la certidumbre 
conocida y confiar en lo hasta ahora temido, 
porque la seguridad del suelo continente se ha 
agotado y para vivir se está obligado a bucear en 
aguas misteriosas. La vida en la isla del ego se ha 
convertido en un infierno. No hay opción. Es el 
momento oportuno del perdón, la purificación y la 
conversión. De revelar lo sagrado de aquello hasta 
ahora profano, oculto, no visible a la conciencia. Y 
esa es la raíz de la palabra sacrificio: sacro-oficio, 
hacer sagrado, revelar la dimensión sagrada (y 
hasta ahora oculta) de los hechos.

Revelarnos y florecer a esa dimensión sagrada 
implica quedar expuestos a un vacío. Atrevernos a 
ver la armadura de nuestras ideas y emociones 
que nos han dado seguridad cayendo ahora a las 
aguas. Sentir la ambivalente sensación de 
liberación y pérdida, de vitalidad sin referencias 
conocidas. Liberarnos del yugo de aquello que 
supo protegernos y cobijarnos, pero que hoy 
queda expuesto como fuente de pesadillas, de 
sufrimiento, de muerte.

Consumación de un proceso planetario

“…Pero hay un nivel más elevado, por ser más 
inclusivo, que el de las culturas locales o 
incluso que el de las razas (…) y los 
continentes. (…) El nivel de la Tierra como 
organismo planetario. En este nivel, la Mente 
no obra como servidor de los egos 
individuales o de las situaciones en el tiempo 
histórico o en el espacio local. (…) Ella obra 
en términos de conciencia planetaria…”.

Dane Rudhyar.

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



55

PRESENCIA ASTROLOGÍA MUNDANA

La lógica circular de la astrología promueve la 
percepción de la polaridad como una dinámica de 
oscilación e interpenetración, como un juego de 
luz y sombra que no requiere ser resuelto gracias 
a “traer a la luz toda la sombra que me falta 
integrar…”. Aunque pueda representar un intento 
muy noble, “traer la sombra a la luz” expresa la 
voluntad de mejorar, no de transformarse. Y la 
percepción de luz y sombra es un símbolo de trans-
formación, no de mejoramiento. ¿Por qué? ¿Qué 
quiere decir esto? Quiere decir que se trata de una 
dinámica que muestra que la sombra que se hace 
explícita se corresponde con una luz. Es la sombra 
de esa luz. Hacer contacto con lo que sombríamen-
te proyectamos en nuestros vínculos y en 
nuestros hechos de destino va a exigir transformar 
la imagen que tenemos de nosotros mismos.

En nuestra lógica mandálica, en tramos breves del 
desarrollo de conciencia el movimiento se 
muestra lineal y se superan obstáculos. Pero en 
tramos expandidos el movimiento se evidencia en 
espiral y se disuelven supuestos inconscientes. En 
lo breve el camino parece recto, en lo expandido 
se explicita curvo. En el movimiento lineal del 
desarrollo se mejoran conductas, en el despliegue 
en espiral se transforman hábitos de percepción.

Se trate de procesos individuales, nacionales o 
planetarios, los tiempos de XII, los tiempos de 
Piscis, representan finales de ciclos. El pasado 
regresa y la circularidad “del tiempo expandido” se 
hace manifiesta. La fase XII de un proceso es un 
símbolo. Como tal, su cualidad y significado puede 
aplicarse al período en que un planeta transita la 
casa XII de una carta natal (sea de una persona o 
de una comunidad) o recorre el signo de Piscis en 
su ciclo zodiacal (iniciado con el tránsito por Aries).

A escala planetaria, desde 2011 y hasta 2025, 
Neptuno transita Piscis, consumando todo un 
ciclo iniciado hacia 1860, cuando comenzó a 
transitar Aries.

Llega a su final un aprendizaje colectivo -de más 
de 160 años- acerca de Neptuno. Son tiempos de 
asumir la “metabolización psíquica” que, como 
humanidad, hemos sido capaces de llevar a cabo 
acerca de lo que ese planeta simboliza: la 

sensibilidad del alma humana a los misterios 
profundos de la vida, la capacidad de responder a 
percepciones que trascienden nuestros 
condicionamientos de subsistencia más primarios, 
el talento para florecer a una amorosidad compasi-
va que disuelva todo borde separativo personal, la 
cualidad para abrir la confianza en un cosmos 
inclusivo y abundante más allá de todo miedo.

Los tiempos de XII (y los tiempos de Piscis) 
propician también purificación y limpieza de 
cargas psíquicas. Tiempos de agotamiento de 
hechizos. O de refuerzo del lazo que nos une a 
ellos. Y los desafíos a escala social no difieren de 
los personales. La astrología nos invita a disolver 
fronteras, a percibir que aquello que en una 
dimensión está separado, en verdad, 
profundamente, participa de un mismo proceso. 
La astrología habilita una percepción que disuelve 
la frontera entre cielo y tierra, entre mundo 
interno y mundo externo, entre identidad y 
destino, entre experiencia personal y experiencia 
colectiva. Para meditar acerca de los procesos de 
nuestra comunidad humana no es necesario otro 
ejercicio que mirar hacia el propio corazón. 
Comprendiendo uno se comprenderá el otro. 
Transformando uno se transformará el otro.

Vivimos tiempos en los que recrudecen conflictos 
raciales, religiosos, ideológicos y nacionales. 
Agotar un ritual colectivo como la guerra de 
clanes o tribus requiere de toda nuestra sensibili-
dad y capacidad de discernimiento. Es un ejercicio 
que no puede evitar la necesidad de meditar 
acerca de las dimensiones más oscuras del natural 
y legítimo sentimiento comunitario de raza, 
religión, ideas y nación. Cuanto más se 
enfervoriza y cierra sobre sí misma, la luz del 
orgullo racial, religioso, ideológico y nacional 
muestra como sombra conflicto y guerra. La 
excitación de luchar contra los enemigos proyecta 
como sombra la incapacidad de vincularse y la 
omnipotencia narcisista de un mundo “sólo habita-
do por mí (o mi clan)” o “por los que sienten como 
yo (o mi clan)”. El encanto de la pertenencia 
genera el espanto de la exclusión.

Y no se trata de no tener un sentimiento racial, 
religioso, ideológico o nacional. Incluso, en casos 

extremos, no se trata de no participar de guerras. 
Se trata de ya no poder festejarlas. Se trata de 
sentirlas como una pesadilla de la que no sabemos 
despertar. Y ese sentimiento inicia la fase del 
hastío por aquello mismo que antes encendía de 
entusiasmo. La fase XII es también la de la náusea. 
El rechazo –orgánico y vivencial-  por lo mismo 
que antes nos atraía. No puede disolverse el 
horror de la guerra sin cuestionar nuestra 
fascinación (vigente) por la pertenencia gregaria y 
el repliegue clánico. 

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



ALUMBRAMIENTOPRESENCIA ASTROLOGÍA MUNDANA

56

La lógica circular de la astrología promueve la 
percepción de la polaridad como una dinámica de 
oscilación e interpenetración, como un juego de 
luz y sombra que no requiere ser resuelto gracias 
a “traer a la luz toda la sombra que me falta 
integrar…”. Aunque pueda representar un intento 
muy noble, “traer la sombra a la luz” expresa la 
voluntad de mejorar, no de transformarse. Y la 
percepción de luz y sombra es un símbolo de trans-
formación, no de mejoramiento. ¿Por qué? ¿Qué 
quiere decir esto? Quiere decir que se trata de una 
dinámica que muestra que la sombra que se hace 
explícita se corresponde con una luz. Es la sombra 
de esa luz. Hacer contacto con lo que sombríamen-
te proyectamos en nuestros vínculos y en 
nuestros hechos de destino va a exigir transformar 
la imagen que tenemos de nosotros mismos.

En nuestra lógica mandálica, en tramos breves del 
desarrollo de conciencia el movimiento se 
muestra lineal y se superan obstáculos. Pero en 
tramos expandidos el movimiento se evidencia en 
espiral y se disuelven supuestos inconscientes. En 
lo breve el camino parece recto, en lo expandido 
se explicita curvo. En el movimiento lineal del 
desarrollo se mejoran conductas, en el despliegue 
en espiral se transforman hábitos de percepción.

Se trate de procesos individuales, nacionales o 
planetarios, los tiempos de XII, los tiempos de 
Piscis, representan finales de ciclos. El pasado 
regresa y la circularidad “del tiempo expandido” se 
hace manifiesta. La fase XII de un proceso es un 
símbolo. Como tal, su cualidad y significado puede 
aplicarse al período en que un planeta transita la 
casa XII de una carta natal (sea de una persona o 
de una comunidad) o recorre el signo de Piscis en 
su ciclo zodiacal (iniciado con el tránsito por Aries).

A escala planetaria, desde 2011 y hasta 2025, 
Neptuno transita Piscis, consumando todo un 
ciclo iniciado hacia 1860, cuando comenzó a 
transitar Aries.

Llega a su final un aprendizaje colectivo -de más 
de 160 años- acerca de Neptuno. Son tiempos de 
asumir la “metabolización psíquica” que, como 
humanidad, hemos sido capaces de llevar a cabo 
acerca de lo que ese planeta simboliza: la 

sensibilidad del alma humana a los misterios 
profundos de la vida, la capacidad de responder a 
percepciones que trascienden nuestros 
condicionamientos de subsistencia más primarios, 
el talento para florecer a una amorosidad compasi-
va que disuelva todo borde separativo personal, la 
cualidad para abrir la confianza en un cosmos 
inclusivo y abundante más allá de todo miedo.

Los tiempos de XII (y los tiempos de Piscis) 
propician también purificación y limpieza de 
cargas psíquicas. Tiempos de agotamiento de 
hechizos. O de refuerzo del lazo que nos une a 
ellos. Y los desafíos a escala social no difieren de 
los personales. La astrología nos invita a disolver 
fronteras, a percibir que aquello que en una 
dimensión está separado, en verdad, 
profundamente, participa de un mismo proceso. 
La astrología habilita una percepción que disuelve 
la frontera entre cielo y tierra, entre mundo 
interno y mundo externo, entre identidad y 
destino, entre experiencia personal y experiencia 
colectiva. Para meditar acerca de los procesos de 
nuestra comunidad humana no es necesario otro 
ejercicio que mirar hacia el propio corazón. 
Comprendiendo uno se comprenderá el otro. 
Transformando uno se transformará el otro.

Vivimos tiempos en los que recrudecen conflictos 
raciales, religiosos, ideológicos y nacionales. 
Agotar un ritual colectivo como la guerra de 
clanes o tribus requiere de toda nuestra sensibili-
dad y capacidad de discernimiento. Es un ejercicio 
que no puede evitar la necesidad de meditar 
acerca de las dimensiones más oscuras del natural 
y legítimo sentimiento comunitario de raza, 
religión, ideas y nación. Cuanto más se 
enfervoriza y cierra sobre sí misma, la luz del 
orgullo racial, religioso, ideológico y nacional 
muestra como sombra conflicto y guerra. La 
excitación de luchar contra los enemigos proyecta 
como sombra la incapacidad de vincularse y la 
omnipotencia narcisista de un mundo “sólo habita-
do por mí (o mi clan)” o “por los que sienten como 
yo (o mi clan)”. El encanto de la pertenencia 
genera el espanto de la exclusión.

Y no se trata de no tener un sentimiento racial, 
religioso, ideológico o nacional. Incluso, en casos 

extremos, no se trata de no participar de guerras. 
Se trata de ya no poder festejarlas. Se trata de 
sentirlas como una pesadilla de la que no sabemos 
despertar. Y ese sentimiento inicia la fase del 
hastío por aquello mismo que antes encendía de 
entusiasmo. La fase XII es también la de la náusea. 
El rechazo –orgánico y vivencial-  por lo mismo 
que antes nos atraía. No puede disolverse el 
horror de la guerra sin cuestionar nuestra 
fascinación (vigente) por la pertenencia gregaria y 
el repliegue clánico. 

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

Imagen: Susan Wikilson

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



Nacido en Buenos Aires Alejandro investiga en Astrología desde 1987. Durante 18 años fue docente de la 
escuela CASA XI. En la actualidad colabora en las formaciones en astrología humanística en las escuelas 
CONSIDERAL y AUREA. Autor de “Los ciclos del poder en Argentina” (Kier), “Quirón y el don de la herida” 
(Kier) y “Astrología, conciencia y destino” (Kier), de “La Carta natal” (Kier) junto a H. Steinbrun e I. Gonzalez y 
de “Tarot y astrología” (Kier), “El zodiaco y las relaciones” (Kier) y “Cada siete años” (Aguilar) con Beatriz 
Leverato. Desde 2010, en su blog “Alejandro Lodi, astrología. Una experiencia del alma” publica sus artículos, 
narraciones y videos

A
le

ja
nd

ro
 Lodi www.alejandrolodi.wordpress.com alejandro.lodi.1

ASTROLOGÍA MUNDANA

57

PRESENCIA

57

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

La armadura.
La sangre.
El viaje que conduce a un principio.

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



58

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.

UN VIAJE COLECTIVO HACIA
LO INVISIBLE

PLUTÓN EN ACUARIO 
2023-2044

Escrito por: Itziar Azkona

Po
rta

da
: A

da
m 

Jic
ha



59

Imagen:Jr. Korpa

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

ANTECEDENTES

EL ARQUETIPO Y SU SIMBOLOGÍA

Estamos en puertas de 2023 y seguimos escribiendo la historia entre todxs. El 23 de marzo, poco 
después de la entrada del Sol en Aries que marca el equinoccio, Plutón comenzará a hacer su ingreso 
en el signo de Acuario por primera vez desde que el planeta fue descubierto. La entrada de Plutón a 0º 
de Acuario coincide con el punto en que Júpiter y Saturno tuvieron su gran conjunción el 21 de 
diciembre de 2020, dando el pistoletazo de salida al nuevo eje de conjunciones en aire, dando 
carpetazo a toda una era de materialismo. Así, la entrada de Plutón en Acuario, ese mismo día actuaría 
como potente activador de la entrada en el paradigma del “saber” frente al paradigma del “tener”. 

El tránsito se terminará de consumar en 2024 y tendrá una duración de unos 20 años. Será el evento 
que ocupe más portadas y tertulias astrológicas en los próximos meses. En 2023 también Saturno
ingresará en el signo de Piscis, cerrando un ciclo por todo el zodiaco, acompañando el recién estrenado 
ciclo de Júpiter-Neptuno en Piscis, y Júpiter y los Nodos activarán la energía de Aries acompañando a 
Quirón en su tránsito por este signo. Sin embargo, Plutón será, sin duda, el gran protagonista. Y es que 
con su tránsito de Capricornio a Acuario se esperan grandes cambios sociales.

Cada entrada de un planeta lento a un nuevo signo es un portal de acceso a una nueva fase para toda 
la humanidad, y aunque tiene su mapa particular, el mapa del momento específico en que ocurre, en los 
hechos históricos subyace una simbología común. Desde lo puntual, un ejercicio necesario, aunque no 
es el objeto de este artículo, es el estudio de la carta del ingreso de Plutón en Acuario, la carta del 
próximo 23 de marzo de 2023. Desde lo global, el ejercicio en que sí se inspira este artículo consiste 
en hacer un viaje por la historia y tratar de vincular los distintos acontecimientos del pasado de Plutón 
transitando por Acuario con la simbología subyacente, y traerla al momento presente. Con la máxima 
objetividad posible, tratando de huir de tendencias excesivamente positivas cuando hablamos de 
ciertos signos y planetas. Tengo la sensación, y me incluyo, de que hay momentos en que al hablar de 
ciertos planetas y signos tendemos a ver sólo su extremo de luz y obviamos un poco su sombra. Lo 
mismo que Júpiter como arquetipo activa experiencias que requieren una gran heroicidad –y si no que 
se lo pregunten a todos sus hijos– no creo en un signo de Acuario que sólo esté vinculado a una 
“iluminación colectiva” en sentido positivo.

Plutón es el arquetipo de la riqueza oculta, más allá de lo visible. En lo natal Plutón es el gobierno del 
mundo al que debemos descender para rescatar lo que olvidamos, lo que reprimimos en el pasado, lo 
que no nos atrevimos a vivir. Sólo si conectamos con esas partes perdidas del yo y del nosotros pode-
mos rescatarlas para integrarlas y finalmente usarlas desde una expresión más auténtica de lo que 
somos. Para eso Perseo descendió al inframundo, por tomar el ejemplo de uno de todos los héroes de 
la mitología que lo hicieron. Fue en el reino de Plutón, en el Hades, donde Perseo se enfrentó a 
Medusa, su parte escondida, perdida y olvidada, para llevarse su cabeza y con ella seguir su camino. 
Cuando Perseo “mata” a Medusa, en realidad lo que hace es hacerse con su poder, es por ello que con 
su cabeza en mano es capaz de vencer a Ceto y salvar a Andrómeda cuando el monstruo marino quiso 
alcanzarla. Como en toda la mitología, “matar” al dragón, al monstruo, es hacerse con su poder, es decir, 
integrar la sombra personal en pro de una identidad mucho más auténtica. En su caso, el monstruo fue 
enviado por Neptuno –Poseidón– y tenía que ver con las fuerzas regresivas de lo emocional vinculadas 
al agua, al pasado familiar. Plutón nos pone en contacto, queramos o no, con nuestro yo más completo, 
con el ser de luz empoderado desde su sombra. En lo mundano, Plutón es, entre todo, las actividades 

y el poder oculto, lo que rige el ciclo de la vida y la 
muerte así como la habilidad de regeneración 
desde las crisis.

El signo de Acuario está fuertemente ligado a las 
ideas de la revolución francesa de igualdad, 
libertad y fraternidad, pero no siempre estuvo 
relacionado con la revolución. Antes del descubri-
miento de Urano, el signo estaba asociado a la 
llegada de las lluvias como elemento fertilizador 
del mundo, como las aguas del Nilo o el Gran 
Diluvio Universal. Es también una asociación a la 
imagen del aguador que vierte su conocimiento y 
su espiritualidad al mundo. En su asociación a la 
constelación de Acuario a través de Ganimedes, se 
nos representa la idea de que Acuario es también 
la experiencia de la ruptura y el desapego en 
busca de libertad. Como signo de aire pone el 
énfasis en las relaciones como forma de ocupar un 
lugar en el mundo, facilita que las asociaciones y 
las agrupaciones tengan un poder superior que 
emana de la suma de las individualidades. No está 
exento de su propio dilema, que es el de poder dar 
cabida a la expresión de las distintas 
personalidades, promoviendo la libertad de 
expresión al mismo tiempo que favorece el avance 
y el progreso. Signo idealista, humanitario, 
democrático, Acuario puede manifestarse desde el 
dogmatismo, el fanatismo y la autocracia colectiva 
si se siente amenazado, sofocado o retado. Puede 
ser impersonal e inflexible, y una vía de huída ante 
las exigencias de vínculos estrechos.

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



60

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Plutón es el arquetipo de la riqueza oculta, más allá de lo visible. En lo natal Plutón es el gobierno del 
mundo al que debemos descender para rescatar lo que olvidamos, lo que reprimimos en el pasado, lo 
que no nos atrevimos a vivir. Sólo si conectamos con esas partes perdidas del yo y del nosotros pode-
mos rescatarlas para integrarlas y finalmente usarlas desde una expresión más auténtica de lo que 
somos. Para eso Perseo descendió al inframundo, por tomar el ejemplo de uno de todos los héroes de 
la mitología que lo hicieron. Fue en el reino de Plutón, en el Hades, donde Perseo se enfrentó a 
Medusa, su parte escondida, perdida y olvidada, para llevarse su cabeza y con ella seguir su camino. 
Cuando Perseo “mata” a Medusa, en realidad lo que hace es hacerse con su poder, es por ello que con 
su cabeza en mano es capaz de vencer a Ceto y salvar a Andrómeda cuando el monstruo marino quiso 
alcanzarla. Como en toda la mitología, “matar” al dragón, al monstruo, es hacerse con su poder, es decir, 
integrar la sombra personal en pro de una identidad mucho más auténtica. En su caso, el monstruo fue 
enviado por Neptuno –Poseidón– y tenía que ver con las fuerzas regresivas de lo emocional vinculadas 
al agua, al pasado familiar. Plutón nos pone en contacto, queramos o no, con nuestro yo más completo, 
con el ser de luz empoderado desde su sombra. En lo mundano, Plutón es, entre todo, las actividades 

y el poder oculto, lo que rige el ciclo de la vida y la 
muerte así como la habilidad de regeneración 
desde las crisis.

El signo de Acuario está fuertemente ligado a las 
ideas de la revolución francesa de igualdad, 
libertad y fraternidad, pero no siempre estuvo 
relacionado con la revolución. Antes del descubri-
miento de Urano, el signo estaba asociado a la 
llegada de las lluvias como elemento fertilizador 
del mundo, como las aguas del Nilo o el Gran 
Diluvio Universal. Es también una asociación a la 
imagen del aguador que vierte su conocimiento y 
su espiritualidad al mundo. En su asociación a la 
constelación de Acuario a través de Ganimedes, se 
nos representa la idea de que Acuario es también 
la experiencia de la ruptura y el desapego en 
busca de libertad. Como signo de aire pone el 
énfasis en las relaciones como forma de ocupar un 
lugar en el mundo, facilita que las asociaciones y 
las agrupaciones tengan un poder superior que 
emana de la suma de las individualidades. No está 
exento de su propio dilema, que es el de poder dar 
cabida a la expresión de las distintas 
personalidades, promoviendo la libertad de 
expresión al mismo tiempo que favorece el avance 
y el progreso. Signo idealista, humanitario, 
democrático, Acuario puede manifestarse desde el 
dogmatismo, el fanatismo y la autocracia colectiva 
si se siente amenazado, sofocado o retado. Puede 
ser impersonal e inflexible, y una vía de huída ante 
las exigencias de vínculos estrechos.

Desde la energía de Acuario es verdad que 
podemos ilusionarnos con la idea de avance en lo 
simbólicamente democrático basado en la 
igualdad y la pluralidad; esa diversidad acuariana 
que pretende ofrecer a todos la unidad. Ahora 
bien, no debemos olvidar que Acuario se mueve 
en un plano mental, un reino desde donde puede 
querer imponer una única visión del mundo que 
“mate” la idea de pluralidad. Es decir, ¿es la 
igualdad un camino hacia la diversidad o un 
camino hacia la unicidad? 

Tanto en el siglo I como a finales del siglo XVIII, 
Plutón transitó por el signo de Acuario. En ambas 
ocasiones se promovieron dos movimientos histó-
ricos que cambiaron nuestro curso: en el siglo I, el 
movimiento social cristiano y en el siglo XVIII, el 
movimiento intelectual de la Ilustración asociado a 
la Revolución Francesa. En ambas ocasiones –y no 
las únicas– en que Plutón estuvo en el signo de 
Acuario, hubo violencia y sufrimiento, y ambos 
movimientos pretendieron ser la única forma de 
pensamiento posible, es decir, que trataron de 
imponerse. Recordemos que tras la Revolución 
Francesa se promueve la idea de que todo tiene 
que estar basado en los ideales de libertad, 
igualdad y fraternidad, sin dejar cabida –sin dejar 
libertad– a otras manifestaciones contrarias, 
manifestaciones que corrían el peligro de pasar 
por la guillotina, como ese símbolo ineludiblemen-
te macabro pero real de separación entre cabeza y 
corazón. La corbata sería un buen sustituto a nivel 
simbólico de esta ruptura, obviamente mucho más 
sutil. Es verdad que en ambos momentos 
históricos se promovieron ideas que han 
sustentado, con el tiempo necesario, mejoras 
sociales considerables. Pero hacer una lectura 
sesgada de la historia no nos ayudará en nuestro 
pronóstico. Por ejemplo, en el siglo XIII se acabó 
con la Orden Templaria para imponer una única 
visión del mundo, al parecer con gran violencia.

UN POCO DE HISTORIA

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



Imagen: Jr. Korpa

61

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

Imagen: Susan Wikilson

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Entre otros eventos de simbología interesante 
estarían los siguientes: en el siglo XVI Enrique VIII 
se proclama cabeza de la Iglesia en Inglaterra 
rompiendo lazos con el Papa. A finales de siglo 
XVIII también se acaba, de facto, con la esclavitud. 
Es la época de la Ilustración, donde se produce un 
intercambio libre de ideas entre las distintas 
asociaciones que se crean en la época. El 
conocimiento que ya había dejado de ser una 
exclusiva de Dios y de la Iglesia se democratiza y 
expande a mayores capas sociales.

PRONÓSTICO

En nuestra realidad presente, la combinación de 
Plutón en Acuario podría llevarnos a una revolu-
ción intelectual en la que una nueva forma de 
conocimiento se expanda a capas más amplias de 
la población, como lo que ya está ocurriendo con 
formaciones como la astrología u otras disciplinas 
alternativas. Al mismo tiempo será la era de la 
tecnología para descubrir lo que no se ve, tanto en 
lo amplio del universo, como en lo arqueológico, o 
a través de la nanotecnología. 

Pero antes de todo esto, Plutón debe despedirse 
de su tránsito por el signo de Capricornio, el signo 
de lo que gobierna, de la autoridad, la disciplina y 
el control, así como del éxito por experiencia 
propia y el logro sólido y estructurado. En lo más 
inmediato es probable que el año próximo nos 
enfrente con la caída de los restos de un sistema 
patriarcal en sus aspectos más decadentes, y las 
pérdidas sean aún dolorosas para quienes estén 
anclados en él. En la visión más clara de 
estructuras obsoletas se encuentra engarzada la 
esperanza de un sistema nuevo; un sistema nuevo 
que podría estar alimentado por la energía de 
Acuario, el signo del nuevo tránsito de Plutón.

En su viaje por el Hades, el encuentro de Plutón 
en Acuario, lejos de elevarnos a todos a una 
espiritualidad dorada, podría llevarnos a darnos de 
bruces con ideales utópicos provenientes del 
inconsciente colectivo que no tienen la suficiente 
base en lo mundano como para manifestarse en el 
día a día. El reto podría estar en el desarrollo de un 
nuevo concepto de igualdad, de libertad y de 
fraternidad, como una propuesta de elevar estos 
conceptos a algo más realista, más actualizado y 
en definitiva más maduro.

De hecho, Plutón en Acuario empezará a estar en 
oposición a Plutón en Leo, el de la generación de 
los jóvenes del Mayo del 68. Una generación que 
se resiste a envejecer, la más longeva y de más 

calidad de vida de la historia en Occidente, que 
podría jugar un papel fundamental en reactivar el 
viejo ideario revolucionario de los 60 actualizado y 
enfrentar el miedo a Ser desde lo grupal. Plutón 
en Acuario también empezará a hacer cuadratura 
entre los Millennials con Plutón en Escorpio, 
quienes estarían llamados a enfrentar el miedo a 
soltar, dejar marchar y renacer a una nueva forma 
de Ser en el mundo. Su Plutón en Escorpio estará 
entonces en cuadratura con el Plutón en Leo, dos 
generaciones ante el reto de superar los 
obstáculos y generar nuevos modelos de 
convivencia.

No quiero olvidar que Plutón en Acuario también 
nos dejó el primer cocinado del chocolate en 
Europa, en 1534 símbolo del alimento de los 
dioses, como el que Ganimedes pasó a 
proporcionar como copero del Olimpo; ni la 
patente del retrete en 1778 de Joseh Bramah, que 
permitió que la tecnología acuariana canalice y 
encauce los deshechos más escatológicos y 
plutonianos de manera innovadora. O la voz de 
Malthus, quien propuso reflexionar sobre la 
viabilidad de un planeta muy poblado, para él los 
recursos del planeta no serían capaces de crecer 
al mismo ritmo que la población.

Plutón es, sin duda, el arquetipo de la 
transformación, una transformación que tendría 
lugar en los próximos años en todo lo relacionado 
con las cualidades del signo de Acuario: en las 
relaciones, en la sexualidad, en la trascendencia 
de la dualidad del género, en los movimientos 
sociales, en las leyes que rigen la convivencia, y un 
largo etc. Se me antoja que la transformación en lo 
democrático podría ser una de las principales 
señas de identidad. Quizás  llegue la hora de que 
lo “liberal” se vea despegado, con gran dolor para 
muchos, del concepto de democracia, y surjan 
modelos de convivencia política nuevos. Se 
desvelará el verdadero rol y potencial de las redes 
sociales y se modificará radicalmente el mundo de 
las comunicaciones.

Ahora mismo, la mirada sociológica apunta hacia 
el peligro de una deriva autoritaria y se une en 
abordar una misma cuestión relacionada con lo 
que está ocurriendo con el modelo de democracia 

liberal de Occidente basado en la libertad e igual-
dad de los ciudadanos y en el reconocimiento del 
pluralismo. El modelo actual es el modelo al que 
nos ha traído la democracia liberal, en la que el 
mercado tiene leyes propias que condicionan la 
democracia. Podríamos hacernos preguntas tales 
como: ¿qué ocurre con otros sistemas políticos en 
otros lugares del mundo?, ¿estamos ante una 
deriva autoritaria en pos de una mayor seguridad 
y control de la convivencia social? ¿Qué es la 
tolerancia? Parece que Plutón en Acuario podría 
traer una revisión del papel de los ciudadanos, 
cada vez más desencantados con un poder 
político que en algunos países elegimos entre 
todos pero que está sometido a un poder de unas 
élites que nadie hemos elegido y que podrían 
mostrar la realidad de que la democracia liberal no 
es el modelo de democracia que un día algunos 
soñaron, que requiere de mejoras constantes y de 
revisiones drásticas.

Con Plutón las opciones siempre son infinitas e 
infinitamente desconocidas, así que me tomo este 
breve escrito como un humilde acercamiento a lo 
que los ecos de esta nueva era nos podría estar 
queriendo mostrar a golpe de símbolo. Si lo 
vivimos desde la consciencia de Plutón en 
Acuario, podríamos llegar a descubrir el poder de 
Yo personal en su rol más social para la creación 
de un paso más en este largo camino de crear un 
mundo mejor, sea lo que sea que eso signifique.

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



It
zi

ar
 A

zk
on

a D.F. Astrol.S 

62

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

En nuestra realidad presente, la combinación de 
Plutón en Acuario podría llevarnos a una revolu-
ción intelectual en la que una nueva forma de 
conocimiento se expanda a capas más amplias de 
la población, como lo que ya está ocurriendo con 
formaciones como la astrología u otras disciplinas 
alternativas. Al mismo tiempo será la era de la 
tecnología para descubrir lo que no se ve, tanto en 
lo amplio del universo, como en lo arqueológico, o 
a través de la nanotecnología. 

Pero antes de todo esto, Plutón debe despedirse 
de su tránsito por el signo de Capricornio, el signo 
de lo que gobierna, de la autoridad, la disciplina y 
el control, así como del éxito por experiencia 
propia y el logro sólido y estructurado. En lo más 
inmediato es probable que el año próximo nos 
enfrente con la caída de los restos de un sistema 
patriarcal en sus aspectos más decadentes, y las 
pérdidas sean aún dolorosas para quienes estén 
anclados en él. En la visión más clara de 
estructuras obsoletas se encuentra engarzada la 
esperanza de un sistema nuevo; un sistema nuevo 
que podría estar alimentado por la energía de 
Acuario, el signo del nuevo tránsito de Plutón.

En su viaje por el Hades, el encuentro de Plutón 
en Acuario, lejos de elevarnos a todos a una 
espiritualidad dorada, podría llevarnos a darnos de 
bruces con ideales utópicos provenientes del 
inconsciente colectivo que no tienen la suficiente 
base en lo mundano como para manifestarse en el 
día a día. El reto podría estar en el desarrollo de un 
nuevo concepto de igualdad, de libertad y de 
fraternidad, como una propuesta de elevar estos 
conceptos a algo más realista, más actualizado y 
en definitiva más maduro.

De hecho, Plutón en Acuario empezará a estar en 
oposición a Plutón en Leo, el de la generación de 
los jóvenes del Mayo del 68. Una generación que 
se resiste a envejecer, la más longeva y de más 

calidad de vida de la historia en Occidente, que 
podría jugar un papel fundamental en reactivar el 
viejo ideario revolucionario de los 60 actualizado y 
enfrentar el miedo a Ser desde lo grupal. Plutón 
en Acuario también empezará a hacer cuadratura 
entre los Millennials con Plutón en Escorpio, 
quienes estarían llamados a enfrentar el miedo a 
soltar, dejar marchar y renacer a una nueva forma 
de Ser en el mundo. Su Plutón en Escorpio estará 
entonces en cuadratura con el Plutón en Leo, dos 
generaciones ante el reto de superar los 
obstáculos y generar nuevos modelos de 
convivencia.

No quiero olvidar que Plutón en Acuario también 
nos dejó el primer cocinado del chocolate en 
Europa, en 1534 símbolo del alimento de los 
dioses, como el que Ganimedes pasó a 
proporcionar como copero del Olimpo; ni la 
patente del retrete en 1778 de Joseh Bramah, que 
permitió que la tecnología acuariana canalice y 
encauce los deshechos más escatológicos y 
plutonianos de manera innovadora. O la voz de 
Malthus, quien propuso reflexionar sobre la 
viabilidad de un planeta muy poblado, para él los 
recursos del planeta no serían capaces de crecer 
al mismo ritmo que la población.

Plutón es, sin duda, el arquetipo de la 
transformación, una transformación que tendría 
lugar en los próximos años en todo lo relacionado 
con las cualidades del signo de Acuario: en las 
relaciones, en la sexualidad, en la trascendencia 
de la dualidad del género, en los movimientos 
sociales, en las leyes que rigen la convivencia, y un 
largo etc. Se me antoja que la transformación en lo 
democrático podría ser una de las principales 
señas de identidad. Quizás  llegue la hora de que 
lo “liberal” se vea despegado, con gran dolor para 
muchos, del concepto de democracia, y surjan 
modelos de convivencia política nuevos. Se 
desvelará el verdadero rol y potencial de las redes 
sociales y se modificará radicalmente el mundo de 
las comunicaciones.

Ahora mismo, la mirada sociológica apunta hacia 
el peligro de una deriva autoritaria y se une en 
abordar una misma cuestión relacionada con lo 
que está ocurriendo con el modelo de democracia 

liberal de Occidente basado en la libertad e igual-
dad de los ciudadanos y en el reconocimiento del 
pluralismo. El modelo actual es el modelo al que 
nos ha traído la democracia liberal, en la que el 
mercado tiene leyes propias que condicionan la 
democracia. Podríamos hacernos preguntas tales 
como: ¿qué ocurre con otros sistemas políticos en 
otros lugares del mundo?, ¿estamos ante una 
deriva autoritaria en pos de una mayor seguridad 
y control de la convivencia social? ¿Qué es la 
tolerancia? Parece que Plutón en Acuario podría 
traer una revisión del papel de los ciudadanos, 
cada vez más desencantados con un poder 
político que en algunos países elegimos entre 
todos pero que está sometido a un poder de unas 
élites que nadie hemos elegido y que podrían 
mostrar la realidad de que la democracia liberal no 
es el modelo de democracia que un día algunos 
soñaron, que requiere de mejoras constantes y de 
revisiones drásticas.

Con Plutón las opciones siempre son infinitas e 
infinitamente desconocidas, así que me tomo este 
breve escrito como un humilde acercamiento a lo 
que los ecos de esta nueva era nos podría estar 
queriendo mostrar a golpe de símbolo. Si lo 
vivimos desde la consciencia de Plutón en 
Acuario, podríamos llegar a descubrir el poder de 
Yo personal en su rol más social para la creación 
de un paso más en este largo camino de crear un 
mundo mejor, sea lo que sea que eso signifique.

1

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



Itziar es Licenciada en Ciencias Políticas y Sociología. Tras un Máster en Investigación Social en University of 
Surrey decide estudiar astrología. Obtiene el Diploma de la Faculty de Estudios Astrológicos de Londres. En 
la actualidad, enseña astrología y como coach ofrece consultoría personal desde Espacio Ágora a nivel 
internacional. Colabora en numerosos proyectos sin ánimo de lucro: es Global Director de ISAR para España 
(International Society for Astrological Research) y forma parte del equipo editorial de la Revista Stellium, la 
principal publicación de astrología en español. Ha participado en el Congreso Internacional de Astrología 
Online así como en numerosas ponencias, publicaciones y colaboraciones con otras escuelas de Astrología.

itziazkona Coaching astrologico

It
zi

ar
 A

zk
on

a D.F. Astrol.S 

itziarazkona.com MsItzibitzi

63

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Mientras masticaba este artículo tuve un 
encuentro con Demetrio Velasco, mi profesor de 
Ciencia Política en la Universidad, para mí un gran 
maestro. En el resultado final del artículo hay 
mucha influencia de su pensamiento crítico. Él es 
muy socrático en plantear cuestiones a priori 
irresolubles que me estimulan, más si cabe a la 
autocrítica. Por tanto, mis encuentros con él son 
realmente plutonianos y altamente acuarianos, 
quizás por eso, su impronta aquí es mayor que en 
otras reflexiones. Su última propuesta fue 
hacerme reflexionar sobre la siguiente cuestión. 
¿Debemos ser intolerantes con la intolerancia? Si 
lo somos, ¿dónde queda la tolerancia? Puede que 
Plutón nos lleve a profundidades intelectuales 
tales que nos permita avanzar algo más en nuestra 
propia dualidad y contradicción, si no para 
resolverla, quizás sí para trascenderla con el 
pensamiento lateral.

2

1. Thomas Robert Malthus, está considerado como uno de los primeros demógra-
fos. Un clérigo anglicano y erudito británico, miembro desde 1819 de la Royal 
Society, popularizó la teoría de la renta económica y es célebre por la publicación 
en 1798 del libro Ensayo sobre el principio de la población, An Essay on the 
Principle of Population.

2.Demetrio Velasco Criado, doctor en Ciencias Políticas,”magíster” en filosofía por 
la Universidad de Lovaina-Paris y licenciado en teología en Deusto. Lecturas 
recomendadas: D. Velasco: Fascismo social: políticas del miedo y servidumbre 
voluntaria. ¿Qué hacer? (2013). Universidad de Deusto. “Utopías, populismos y 
realismo político” Iglesia Viva n. 261 ((2015).

NOTAS

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



Portada: Lucas Kapla

Escrito por: Armida Abdola

La ruta 
inconquistable

CRUZ CARDINAL

64

PRESENCIA

Esta reflexión excede los rasgos de una 
comunidad humana en particular. Es un conflicto 
que anida en el alma de la humanidad. ¿Qué es 
evolución? ¿Cómo significar el progreso de la 
conciencia humana? ¿Representa una mejora 
pasar de matar a miles de personas con el filo de 
las espadas y las llamas de las hogueras en un 
baño de sangre que duró todo el día y la noche del 
15 de julio 1099 en Jerusalén, a hacerlo con una 
bomba atómica en apenas pocos minutos el 6 de 
agosto de 1945 en Hiroshima? ¿Es un progreso tal 
eficiencia en la aniquilación? ¿Marca una evolu-
ción la reducción de crueldad que supone esa 
ejecución súbita? La evidencia de que no lo es 

representa la caída del mito positivista en el siglo 
XX. Todo nuestro progreso tecnológico e 
intelectual, ¿qué capacidad de respuesta muestra 
frente al tema del apego emocional, el celo tribal, 
el fundamentalismo de las creencias y el miedo a 
la muerte?

Hay diferencias entre Jerusalén de 1099 e 
Hiroshima de 1945. Sin embargo, la reacción 
arquetípica al hechizo de la purificación por exter-
minio es trágicamente parecida. En eso consiste la 
caída de la percepción lineal y el florecimiento de 
la percepción circular o mandálica. En astrología, el 
agotamiento de un proceso en fase de XII nos 
ubicará en un nuevo comienzo, a ver las cosas 
desde “cero” otra vez, capitalizados (o indigentes) 
de aquello que ha sido desarrollado (o frustrado) 
en el proceso que se ha consumido.

Con Neptuno en Piscis, desde 2011 a 2025, ¿de 
qué fantasías tenemos oportunidad –en tanto 
humanos- de liberarnos hoy? ¿Qué viejos 
fantasmas cobran vida, poniendo a prueba su 
poder para dominar nuestra acción consciente? 
¿De qué hechizos (materiales, ideológicos o 
espirituales) nos mantendremos aún cautivos por 
no poder, no saber o no querer liberarnos? ¿Nos 
consta en nuestra vivencia emocional que la vida 
es más creativa que nuestros miedos? ¿Confiamos 
en que el sentido florece del vacío?

Encantarnos con imágenes puede resultar 
estimulante para la acción. Hasta el punto en que 
descubrimos que esa misma imagen es atrapante 
y que debemos liberarnos de ella… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Y nos 
encantamos con otra imagen que vuelve a 
estimularnos. Hasta que descubrimos que nos 
atrapa. Y entonces nos liberamos… Hasta que…

En otra película, El cielo sobre Berlín (Der Himmel 
über Berlin, también conocida como Las alas del 
deseo), un ángel anhela encarnar. Se le cumple su 
deseo y para que “se las empiece a arreglar” en las 
cuestiones del mundo “le tiran” una armadura por 
la cabeza. De la herida que le provoca comienza a 
salir sangre: la primera evidencia de que ha 
cobrado (¡al fin!) vida humana.



CRUZ CARDINAL

6365

PRESENCIA

Celebramos el cambio de tornas en la danza de la 
luz y la oscuridad en el último trecho de una 
lunación henchida de energía marcial. Tras el 
plenilunio del día 8, en el que la Luna se unía a 
Marte retrógrado en el 16º de Géminis, el clímax 
va dando paso a la integración y al vaciado propio 
de la mengua hasta que la Luna alcanza Sagitario, 
del otro lado, y se opone a Marte el día del 
solsticio.

Con este enfrentamiento, las revelaciones piden 
síntesis y las posibilidades, dirección. ¿Hacia 
dónde? ¿Cómo? De alguna manera, el solsticio de 
diciembre se encuadra en un clima energético 
pleno de potencial de avance que precisa, para 
desplegarse, máxima concentración y presencia.

El peso del fuego en la carta del solsticio es uno 
de los indicadores que advierte de la fricción que 
este llamado al “demorarse en escuchar todavía” 
puede detonar en el campo colectivo.

¿Qué somos llamadxs a 
escuchar? Tal vez, a la vía 
posible, que es el paso que sigue 
a haber abierto espacio a la 
posibilidad. La retrogradación de 
Marte en Géminis ha ido 
permitiendo restaurar la 
coherencia y los vasos 
comunicantes entre lo íntimo y 
las maneras en las que nuestra 
singularidad creativa se va 
jugando, esto a causa de esa 
particular sensación de 
marcialidad suspendida propia de 
la retrogradación de Marte, que 
sin duda nos sacude de los 
movimientos inerciales y los 
gestos automáticos.
Es curioso que desde el punto de vista del 
enfoque somático Body-Mind Centering®, 
encontramos esta sensación de suspensión en la 
intersección entre los capilares sanguíneos, los 
capilares linfáticos y el fluido intersticial en el que 
nadan las células. En esas zonas fluidas de 
frenético intercambio, donde llega el oxígeno del 
torrente arterial a la vez que los desechos del 
metabolismo celular se revierten al caudal venoso 
o linfático, emerge una consciencia transicional: 
una suerte de suspensión de una dirección 
determinada o de una definición específica. Algo 
se mixtura, se desacopla de lo que venía siendo 
para quedar suspendido en el no saber todavía.

Imagen: Carta Solsticio



CRUZ CARDINAL

66

PRESENCIA

¿Qué circula en esos espacios? ¿Es sangre arterial llena de nueva vida? ¿Es sangre venosa guiando el 
dióxido de carbono de vuelta al ambiente? ¿Es linfa? ¿Es el océano en el que las células se comunican 
y descansan? ¿Qué es eso que no se definió todavía y que está transicionando? ¿Es posible que la 
realidad fisiológica de la indefinición de esos anillos ISO, anillos de intercambio celular, encuentren 
resonancia en la naturaleza de nuestro psiquismo? ¿Podemos descansar en la suspensión que nos 
permite percibir lo que es realmente funcional al campo completo?

Y aún otras dos preguntas más: ¿es esto presencia? Me refiero al descanso del ser en su realidad 
transicional, en esa suerte de estado de relajación y apertura a la escucha que le permite actuar en 
coherencia con lo que se necesita. ¿Es la presencia la condición sine qua non para la funcionalidad?

Si cambiamos el foco de lo íntimo hacia el plano social, apuntalado sobre el paradigma del crecimiento 
exponencial, resulta evidente que todo estado de suspensión es interpretado, en realidad, como un 
estado de guerra. La indefinición nos asusta y desata todos nuestros mecanismos de defensa. 
Reaccionamos restableciendo ipso facto las fronteras, redoblando las tecnologías de preservación y, 
sobre todo, atacando antes de escuchar qué es realmente funcional al campo. Adiós a la presencia y a 
la suspensión necesaria para poder articular una respuesta creativa, un movimiento eficiente, o 
discernir cómo continuar.

No es de extrañar que en el plano mundial, la escisión, la dicotomía y la guerra hayan ido exhumando a 
lo largo de los pasados meses –por no decir milenios–  de las capas profundas del inconsciente la 
increíble dificultad que tenemos como colectivo para respetarnos en la diferencia y valorar la 
diversidad, que es lo que ocurre naturalmente cuando cada quien expresa y se comparte desde aquella 
coherencia que nombrábamos antes entre la realidad del adentro y la que articulamos en común.

En un plano evolutivo, volviendo al signo en el que Marte retrograda hasta el 12 de enero del 2023, 
Géminis sostiene la posibilidad de la coexistencia entre aquello que, en apariencia, pareciera divergir; 
así como un curioso e inocente interés por abrir nuevas preguntas. Preguntas que, como ese estado de 
suspensión creativa a orillas de nuestros capilares, nos abren a la relación directa con lo que está 
presente y a la posibilidad de que lo posible no esté dado y de que podamos, sobre todo, sentirnos en 
seguridad y confianza a medida que lo acompañamos a ser. Acompañar a que lo posible sea, ¿no suena 
natural? ¿Sencillo, incluso?.

Otra curiosidad somática: es la demora en su viaje de reconocimiento lo que permite que algunas de 
las células constitutivas de nuestro sistema inmunológico, los linfocitos T, activen la respuesta más 
apropiada y saludable para nuestro organismo. Estos mercuriales y migrantes linfocitos maduran en el 
timo, viajan, llaman a ciertas puertas –entre ellas a algunas terminaciones del nervio vago– y continúan 
en escucha hasta saber. Ante cualquier antígeno o elemento extraño, demorarse en las preguntas “¿qué 
es esto? ¿Quién eres? ¿Colaboras? ¿Eres dañino?”, permite a los linfocitos T no apresurarse ni activar 
reacciones contraproducentes para la integridad del ecosistema al que sirven, que resulta ser nuestro 
propio cuerpo. El estrés, el miedo y las memorias traumáticas pulsantes entre nuestros tejidos son 
algunos de los factores que reducen e, incluso, inhiben este tiempo de espera antes de saber. Es fácil 
imaginar consecuencias posibles de esta marcialidad precipitada, no enraizada en la receptividad y la 
apertura a la que su complemento, Venus, nos convoca. ¿Una sola de esas consecuencias? Ciertas 
enfermedades autoinmunes.

1



CRUZ CARDINAL

A
rm

in
da

 Abdola

67

PRESENCIA

En la carta del solsticio, que marca el pasaje de las 
próximas tres lunas, el Sol en Capricornio y Júpiter, 
recientemente reingresado en Aries, conforman 
una cuadratura partil en el grado cero de ambos 
signos de la cruz cardinal. Resulta difícil apalabrar 
la rotundidad de este aspecto en el paisaje que 
venimos evocando. ¿Cómo engranar semejante 
fuerza de avance con un estado de suspensión, 
presencia creativa o demora antes de saber? Bajo 
mi perspectiva, esta es parte de la maestría que 
cursaremos a lo largo de los próximos tres meses. 
En terminología chamánica, podríamos sintetizarlo 
como “sostener el rezo”, es decir, acoger el 
potencial de expansión, arranque y concreción 
propio de esta configuración, y no perderlo. Algo 
así como acumular el potencial disponible hasta 
que sea el momento propicio para la circulación.

Venus y Mercurio –ya en período de sombra– en 
cuadratura a Quirón en Aries, que se encuentra a 
su vez en sextil con Marte, matizan este desafío, y 
señalan que la posibilidad de avance y la claridad 
de nuestra dirección depende de nuestra
capacidad para sostener la Visión, crear un plan al 
respecto y reconocer nuestra vulnerabilidad en el 
proceso.

Es el cuidado del fuego de los comienzos, que 
tiene resonancia con el momento del ciclo 
sinódico de Venus en el que nos encontramos. El 
2 de diciembre, Venus alcanzó los 10 grados de 
separación del Sol necesarios para que, 
astronómicamente, podamos atisbarla muy 
próxima a la línea del horizonte al oeste al 
anochecer. Quienes investigamos el correlato del 
ciclo sinódico de Venus con el mito sumerio de 
Inanna, reconocemos en la conjunción exterior de 
Venus y el Sol un momento de profunda 
iniciación: la diosa del Gran Arriba desciende para 
ser iniciada en los misterios del Gran Abajo y ser 
coronada como Reina ya no solo del Cielo sino, 
también, de la Tierra. Tras su conjunción, que este 
año sucedió en el último grado de Libra, Venus 
comienza lo que denominamos su camino de 
ascenso. Pasa de realizar conjunciones mensuales 
con la Luna menguante a hacerlo con la Luna 
creciente, mientras se aproxima a la Tierra y a su 
siguiente conjunción con el astro rey, esta vez, 
interior, que es el inicio de un nuevo ciclo
sinódico.

El astrólogo Adam Gainsburg denomina a esta fase 
de ascenso, una vez Venus alcanza los 15º con 
respecto del Sol, “recordar y encuerpar”. Tras la 
iniciación, a lo largo de todo un proceso de 163 
días en los que el planeta asciende hasta alcanzar 
su mayor brillo y altura como Estrella Vespertina, la 
diosa nos invita a un retorno a los valores de lo 
femenino descolonizado, que conforman todo un 
cuerpo de sabiduría afín a los ritmos de la Tierra y 
la vida: la lentitud de la escucha, la gestación creati-
va, la suspensión, el descanso en lo insabido y la 
confianza plena en el camino de la manifestación. 
¿Acaso duda una semilla del aroma de la flor que 
devendrá? ¿Se acelera un árbol para alcanzar más 
alto? Desde esta mirada que descansa en la 
intersección entre mito, astronomía y correlato 
psíquico y somático, vemos cómo la retrograda-
ción de Marte en oposición a la Luna en Sagitario 



Creadora y vocera al servicio del despliegue orgánico, evolutivo y creativo.

Como especialista en el pionero enfoque Body-Mind Centering®, cultiva el enfoque corporal en la consulta 
astrológica y facilita laboratorios colectivos de ciclaje a tiempo real.

A través de ambos senderos investiga el engranaje entre símbolo y poética, astronomía y anatomía 
experiencial, ciclicidad y desarrollo creativo, sosteniendo siempre el foco en avivar la sabiduría innata, la 
inteligencia vincular y la relación directa entre el cuerpo, la Tierra y el misterio.

A
rm

in
da

 Abdola

68

CRUZ CARDINALPRESENCIA

en la carta del solsticio, en el plano de fondo de la 
cuadratura menguante Saturno|Urano, habilita un 
registro necesario en nuestra consciencia: el 
replanteo profundo de la ruta posible en 
coherencia con el potencial de despliegue 
disponible. Es decir, el replanteo del cómo.

Esta suerte de freno de mano nos permite bordear 
el precipicio, no abalanzarnos, no volvernos depre-
dadoras y depredadores de lo que será, sino 
hábiles escuchantes del misterio y colaboradorxs, 
tal vez, de una manera distinta de actuar la Visión 
que rescatamos del subsuelo a través de la guía de 
Venus. Algo así como linfocitos T al servicio del 
amor y la continuidad.

El Nodo Sur en Escorpio es el ápex de un Yod 
cuyos extremos, en la carta del solsticio, habitan 
los susodichos Marte y Quirón: transicionamos 
aún retirándonos el lodo de la reciente temporada 
de eclipses, sintiendo cómo la herida se hace 
cicatriz y permiso, y cómo quien custodia en su 
cuerpo ambos frutos del encuentro con el destino 
ya solo puede jugarse distinto. Cualquiera que 
haya sido heridx de muerte, cualquiera que sepa 
de la sangre y del dolor, sabe también del 
ungüento, de la gratitud y de la celebración de la 
vida; pero sobre todo sabe de la inevitabilidad de 
la metamorfosis y de la gracia sin tregua de la 
continuidad.

Sean cuales fueren los permisos recibidos a lo 
largo de la pasada estación, con el renacimiento 
del Sol –Sol inconquistable– en este solsticio los 
reconocemos como parte integrante de lo que 
ahora somos. No nos apresuramos porque 
abemos que nos pertenecen o que, quizás, les 
pertenecemos a ellos, que no necesitamos hacer 
alarde ni tratar de materializar demasiado rápido, 
aunque todo el cuerpo sepa cuánto hay por poner 
a circular en los meses por venir, y resulte por 
veces hasta cargante o incómodo no actuar 
directamente el llamado.
Cuidamos el fuego del comienzo porque donde 
hay valor es preciso y precioso ir muy despacio; 
como con el bebé entre nuestras manos o la piel 
de quien amamos próxima a los labios. Donde hay 
valor, escuchamos para hacer la pregunta justa, 
entonamos la palabra adecuada, permanecemos 
presentes, confiantes, disponibles y al acecho.

¿Y cómo nos sacudimos la tensión? Tal vez, enfo-
cándonos capricorniana y maduramente hacia la 
causa que nos encauce, la causa que sintetiza 
nuestra Visión.

1. Terminología específica BMC®

astrosenmovimiento@gmail.com astrosenmovimiento astrosenmov



 ¡Síguenos!

 https://open.spotify.com/show/4KDKzQrBYsg1NwW3DhJlxB?si=c578330da9c44fe3

https://www.youtube.com/channel/UClb6pAUvpPY6jW-AKZHQv1g

https://www.instagram.com/revistastellium/?hl=es


