
Revista Stellium nº 12: “Marejada” - Marzo 2022

CREATIVE COMMONS CCBY 4.0

Itziar Azkona
Elba Jiménez

Alejo López
Alejandra Silva

Iva Hryc
Carlos Shiva Das

Juan Manuel Moro
Guada Cheja

María Blaquier
Tania Daniels

Arminda Abdola



Quiénes
Somos
Revista Stellium. Nace del trabajo altruista de muchas 
personas. Astrólogxs y artistas de distintas partes del 
mundo participan de esta quimera que busca generar una 
red de personas que promueva un modelo de colaboración 
y contacto para sacar adelante proyectos creativos y con 
sentido.

Estamos sumamente agradecidxs a todxs ellxs. Al final de 
cada artículo encontrarás sus biografías y, si te gustó su 
trabajo, puedes hacer clic en sus sitios para conocer más o 
contactarles para que sepan que llegaron a vos. 
Seguramente te lo agradecerán.

Por nuestra parte, nos quitamos el sombrero ante tanta 
dedicación y entrega de todas estas personas.

En un mundo en que el individualismo a veces parece 
ganar la batalla, les agradecemos profunda y plenamente.

Los artículos de esta revista son propios de cada autor o autora y están 
protegidos según la licencia de Creative Comons CC BY 4.0. Quisiéramos 
recordarte que no todxs compartimos las mismas opiniones y que el hecho 
de co-existir en la preparación de esta revista no quiere decir que estamos 
de acuerdo en la aproximación, práctica, uso y comprensión que cada unx 
hace de las técnicas astrológicas.

Abogamos por la pluralidad de ideas y la posibilidad de intercambio y de 
crecimiento conjunto. Dicho esto, cada cual es responsable de su opinión.
Respecto a las imágenes, siempre que hemos podido, hemos mencionado a 
su creador o creadora. En el resto de los casos, utilizamos imágenes de libre 
distribución y descargadas de Internet.



Astrología Hindú
Dasas o períodos planetarios

Carlos Shiva Das

Sección dedicada a esta disciplina astrológica

Las alas de Hermes
La carta de decumbitura y el uso de
la Luna según Culpeper en cartas críticas
parte 2

Tania Daniels

Sección dedicada a artículos en otro idioma

Puentes
El amigo que ronda: entrevista 
a Alejandra Silva 

 Iva Hryc

Sección dedicada a entrevistar a personas inspiradoras

Astrología Mundana
Marte a 22 de Capricornio,
conjunción Saturno-Plutón y estalló
la guerra
 Itziar Azkona

Sección dedicada  a movimientos actuales

La Cruz Cardinal
Silencio

 Alejo López

Sección dedicada  a observar solsticios y equinoccios

Júpiter-Neptuno en Piscis: 
la conjunción avatar

Itziar Azkona

Jyotisa y Āyurveda
Juan Manuel Moro

La esperanza de Júpiter en Piscis 
Guada Cheja

El puente chamánico: Quirón 
     Arminda Abdola

Arte & Astrología
El buscador de verdades prohibidas

Iva Hryc

Sección dedicada a los encuentros entre mundos

Astrología Horaroa
¿Dónde está el dinero?

María Blaquier

Sección dedicada a esta disciplina astrológica

6

10

17

22

26

30

33

42

51

56

61



ivannahryc@gmail.com

Su amor por la astrología fue el resultado de un largo camino de indagación que 
comenzó por otros lenguajes como la arquitectura, la literatura y la fotografía. 
Estudió traducción y subtitulado y le apasionan las lenguas, los dichos, las frases y 
todo modo de expresarse con palabras. Llegó a la astrología primero como 
consultante, en momentos de crisis profunda, y se enamoró tanto del código que se 
formó en Casa XI, en Buenos Aires, y luego en la escuela de posgrados de Silvia 
Neira. Actualmente trabaja como astróloga en su consultorio particular en Buenos 
Aires e investiga, reflexiona y ofrece talleres vivenciales junto con su colega 
Florencia Parodi, en Buenos Aires, Argentina. Acaba de terminar su formación en 
terapia bioenergética con Orlando Zaslavsky, y espera seguir encontrando puntos 
de síntesis entre el código abstracto de la astrología y el mundo concreto del 
cuerpo, la vivencia y la emoción, para acompañar y acompañarse a encontrar más 
maneras de habitarnos más conscientemente.

astropuenteiva.hryc

Iv
a 

H
ry

c

alejomlopez@gmail.com

Es tutor de la “Faculty of Astrological Studies” de Londres, graduado en Psicología y licenciado 
en Artes Dramáticas. También, obtuvo el certificado de «Horary Practitioner» en “The School of 
Traditional Astrology” de Deborah Houlding. Actualmente está por finalizar el Master “Cultural 
Astronomy and Astrology” en la “University of Wales Trinity Saint David”. Participa a menudo 
en la conferencia anual de Asociación Astrológica de Inglaterra y ha sido invitado a otros 
eventos internacionales como NORWAC 2020 o los organizados por AFAN e ISAR. Ha 
publicado artículos en The Journal of the Astrological Association of Great Britain, en The 
Mountain Astrologer y en la revista I•AM Astrology.

+34 630 773 858 liminalcosmosliminalcosmos

www.alekiosastro.com
Alej

o 
Ló

p
ez

 -
 D

.F.
Astrol.S

liminalcosmos

Itziar se define como maestra de su pasado, artesana de su presente y aprendiz de su futuro, 
algo Maga Merlín, escritora y Educadora para la Felicidad. Tiene el Diploma de Astrología de la 
FAL de Londres y en la actualidad es Global Director de ISAR para España (International 
Society for Astrological Research). Su encuentro con la Astrología fue por destino. Primero 
experimentó su lado racional a través de la sociología, la estadística, el marketing hasta que 
llegó su fase puente de emprender. Y tras el emprendimiento llegó el desprendimiento de todo 
lo que creía que sabía y controlaba para conectar con su lado emocional a través del coaching 
y la astrología hasta llegarse a completar.

itziazkona Coaching astrológico

itziarazkona.com

iazkona@coachingastrologico.com 

+34 657791162

Itzi

ar
 A

zk
o

n
a 

-D
.F.

Astrol.S

De formación en el área de Diseño Gráfico, Amante de los astros y misterios del universo. 
Desde hace 5 años transformo sus inquietudes en una formación en Astrología Hermetica, en 
la Ciudad de México, en donde exploro el mundo de los elixires alquímicos, posteriormente 
descubrió el mundo de Edward Bach y sus remedios florales, tema en el que se especializó en  
Guadalajara, bajo la guianza  de Eduardo H. Grecco. Actualmente, desarrolla su parte creativa 
dentro del sector privado, y a su vez en proyectos de Desarrollo Social con grupos de mujeres 
indigenas en Chiapas. Combina estas facetas de su sol en Escorpio y ascendente en Geminis, 
que se ven reflejadas en sus proyectos y expresión personal. 

El
ba

 M
ar

ía
 J

im
énez

hola@floraurea.comfloraurea_mx elba.maria1

Edición gráfica

Alejandra es tarotista y acuarelista. Comenzó su vida profesional dedicándose a la enseñanza 
de las Ciencias Exactas. Una profunda búsqueda interior provoca hace ya varios años el 
encuentro con la magia de la acuarela y la sabiduría del Tarot.  En el año 2021 participa en el 
10° Congreso de Tarot Internacional con la ponencia: "Tarot para sanar" que llegó ya a miles de 
personas. Actualmente brinda Cursos de Tarot grupales e individuales, lecturas y consultas 
privadas, cómo así también Talleres de acuarela. El Tarot y la acuarela son para ella poderosas 
herramientas de autoconocimiento y curación.

Ale
ja

n
d

ra
 S

ilv
a alejlausi@gmail.comalejandramagdala+54 9 11 6468 2533

Arte de tapa

Edición Gráfica

Equipo Editorial



El sol cumple su promesa anual. Un nuevo año zodiacal inicia. Pero, 
esta vez, no se percibe tan cabal el carnero corriendo a toda 
velocidad. Hay marejada. Se sienten las olas turbulentas y confusas 
de un océano que todavía intenta acomodar la marea de los últimos 
meses del año. Hay tensión entre lo nuevo y las estructuras 
actualizándose. El encuentro entre humanes sigue dando de qué 
hablar. Los miedos bajan de ciertas zonas y se instalan en otras. No 
podemos dejar de atender. 

La humanidad en su cándida esperanza de que las cosas “pasen”, 
olvida que siempre toca estar atentes y vigilantes. Marte y Venus en 
Acuario nos recuerdan que el vínculo siempre es innovación y 
actualización. Lo que éramos ya no somos ni seremos. Encontrarnos 
con otres implica saber que van a pasar cosas que no esperábamos, 
aunque nos empeñemos en sostener las lógicas viejas cada vez más 
violentamente. El cambio se impone. Cuanto más lo resistimos, más 
opera. Planificar para mañana es cada vez más ridículo y naive. Toca 
soltarse a la marea, abrazar las confusiones y tratar (solo tratar) de 
abrir los poros a la interconexión que ya es evidente desde hace rato. 

Iniciar un ciclo nunca es libre de lo anterior, y a la vez la oportunidad 
del giro es vitalizante. ¿Cómo arrancar en tiempos en que todo parece 
romperse? La clave de la Luna en los últimos instantes de Libra nos da 
una pista: para iniciar, hay que dominar el arte del vínculo. Hacernos 
expertos en intercambiar. Negociar. Abrirnos a complementar. Bajar 
las armas del control y registrar que solo entregándonos a lo que 
sucede podremos emerger.

Editorial

“Para nosotros, solo tratar. 
El resto no es asunto nuestro”.

T.S. Elliot



Dasas o períodos planetarios
Escrito por: Carlos Shiva Das

En la carta natal vemos unas indicaciones 
generales acerca de la persona, sus circunstancias, 
predisposiciones, talentos, o sus manifestaciones 
en el trabajo, relaciones, etc. Pero una cuestión 
importante es cuándo se manifestará o cobrará 
más fuerza esa porción de prārabdha karma  
(karma que va a fructificar). 

En ese sentido, a lo largo de la vida, la carta natal 
es la misma y no lo es, ya que depende, entre otras 
cosas, de qué daśā esté viviendo la persona. Nos 
podemos encontrar, a veces, con información 
contradictoria. Los daśās determinan la fuerza y el 
momento en que se manifiesta lo que representa 
el graha en la configuración de la carta.

Hay varios sistemas daśā que se utilizan en jyotiṣa, 
cada uno con sus reglas y cálculos. Pero el sistema 
más popular es el de viṁśottari. Es un sistema 
basado en las 27 mansiones lunares (nakṣatras). 
Cada nakṣatra tiene un graha asociado (parecido a 
un regente de signo). Se calcula partiendo de la 
posición de la Luna natal y la distancia recorrida de 
la nakṣatra; el graha que la presida determinará el 
inicio del primer mahadaśā (gran período). La 
distancia recorrida se descuenta 
proporcionalmente del primer período. Por 
ejemplo, si la Luna ha recorrido la mitad de una 
nakṣatra gobernada por el Sol, el primer mahādaśā 
abarcará los 3 primeros años, a continuación el 
período completo de la Luna, 10 años. 

La palabra viṁśottaridaśā significa “período de vida 
de ciento veinte” y ese es el período que abarca, 
120 años, que es la duración máxima estimada que 
puede vivir una persona en estos tiempos de kali 
yuga. Hay nueve períodos principales para cada 
uno de los nueve planetas (navagraha) llamados 
mahādaśās (maha, gran y dasa, período). La 
duración de cada período es desigual. El primer 
daśā que vive la persona varía dependiendo de la 
posición de la Luna natal, pero la sucesión es 
siempre la misma. 

- Ketu: 7 años
- Venus: 20 años
- Sol: 6 años
- Luna: 10 años
- Marte: 7 años
- Rahu: 18 años
- Júpiter: 16 años
- Saturno: 19 años 
- Mercurio: 17 años 

Por ejemplo, si la persona nació bajo una nakṣatra 
de Júpiter, su primer mahādaśā será Júpiter; el 
siguiente, Saturno, Mercurio, Ketu, etc. El origen y 
la razón de estos períodos desiguales no está claro 
y hay distintas teorías. Es curioso que el período 
más pequeño sea el del Sol (6 años)  y el mayor el 
de Venus (20 años). 

IMAGEN: Naman Sood on Unsplash

ASTROLOGÍA HINDÚ

6



Estos grandes períodos de varios años se 
subdividen en otros ciclos más pequeños o 
subperíodos llamados bhukti o antaradaśā, cuya 
duración mantiene la misma proporción que la de 
su mahādaśā. A su vez, estos se pueden dividir en 
subperíodos más y más pequeños 
(pratyantaradaśās). Hay más niveles de 
subperíodos, pero se suele considerar que tres son 
ya suficientes. La interpretación a partir de ahí es 
arriesgada. Cada uno de estos subperíodos 
continúa con la misma sucesión del período 
superior. Por ejemplo: dentro del  gran período 
(mahādaśā) de Rahu, comienza también con 
subperíodo Rahu, posteriormente será subperíodo 
Júpiter, Saturno etc.

Este concepto de tiempos cíclico y circular con una 
sucesión ya establecida se repite en otras medidas 
de tiempo indias, como en las grandes eras o 
yugas, de ahí que no exista la idea de evolución o 
progreso que parece obsesionarnos en occidente. 
Los ciclos se suceden uno tras otro y de eso 
también trata el análisis astrológico.

Siendo jyotiṣa una astrología principalmente lunar, 
el sistema viṁśottaridaśā se calcula  desde la Luna 
porque es nuestro mundo interno, la mente, las 
emociones. Ahí se almacenan y surgen las 
impresiones o huellas mentales (saṃskāras) que 
determinan, hasta cierto punto, cómo nos 
relacionamos con el mundo. Los saṃskāras son 
una acumulación de recuerdos y experiencias 
pasadas. Como resultado, los daśās muestran, 
desde un punto de vista astrológico, cómo se va 
manifestando nuestro karma en las distintas fases 
de la vida. Así, los períodos estarán marcados por 
la situación en la que se encuentre el graha en 
cuestión. Y así marcará el período que vivirá la 
persona.

La energía de cada graha regente del mahādaśā 
correspondiente se manifiesta entre unos 3 y 6 
meses antes y después. No cambia de un día para 
otro, sino que es gradual. Y así ocurre en los 
subperíodos  de forma proporcional.

La interpretación del mahādaśā da el ambiente 
más general, la esencia de ese período, mientras 
que el subperíodo (bhukti) es algo más dinámico y 
más concreto. Hay que tener precaución en hacer 

interpretaciones a la ligera. Además de analizar el 
regente del daśā, se debe ver el estado de la carta 
navāṃśa, el aṣṭakavarga, y los tránsitos (gocaras) 
entre otros factores.

Carta de ejemplo: Kurt Cobain

Como ejemplo, voy a repasar brevemente la 
cartadel músico Kurt Cobain. Llama la atención a 
primera vista la falta de tierra, ningún graha y el 
gran peso que tiene el aire al tener a las luminarias 
y a su yogakāraka, que es Marte, en signos de aire. 
También tienen mucha importancia las casas kāma, 
casas de deseos,  3, 7 y 11.

De ascendente Leo y conjunción Sol y Mercurio en 
el signo de Acuario, es una persona idealista, de 
buen corazón, con carisma y ambición (Rahu en 
Aries), que causa afecto y admiración en los 
demás.

Es apasionado en lo que hace, aunque busca en 
exceso la aprobación del otro,  en lo que basa 
también su identidad. El Sol está en casa 7 como 
regente del ascendente (lagneśa), en un signo de 
su enemigo Saturno en el que predomina la inercia, 
la pesadez de Tamas. Saturno como regente de la 
7 está en la 8, su vida de pareja es apasionada pero 
conflictiva y con cuestiones ocultas. Dificultad en 
relaciones cercanas en general.

Gráfico - Carta Natal. Kurt Kobain

ASTROLOGÍA HINDÚ

7



Es independiente y reservado en lo que hace pero 
busca, al mismo tiempo, un reconocimiento  
makāraka. Esto conduce a una curiosidad 
intelectual y creativa, a querer innovar. Es 
transgresor, con talento e ingenio. También 
favorece la introspección, el análisis que puede  
llevar a  una tendencia a la idealización excesiva.

Tiene una casa 8 muy potente  (casa duṣthāna: de 
lo oculto, la muerte, la vulnerabilidad y la 
transformación), con  Venus y Saturno formando 
una  buena conjunción, amistosa. Venus se 
convierte en un planeta muy influyente; está 
exaltado en Piscis . Saturno, además de regente de 
la casa 7, rige la 6, lo que atrae enemigos, 
obstáculos y enfermedades. 

Es soñador, intuitivo, muy imaginativo. Venus rige 
la casa 10 de la vida pública y la profesión. Además 
Saturno también aspecta a esta casa. Así que tiene 
una vida profesional y pública muy llamativa, 
carisma y atracción de la gente.  Pero él tiende  a 
la soledad, a la introversión, a la melancolía.  Esta 
conjunción va a ser muy importante en sus 
períodos vitales. También recibe el octavo aspecto 
de Marte que es yogakāraka, su carrera es 
fulgurante de éxito repentino y masivo. En sus 
canciones se observa por igual la belleza de Venus, 
la oscuridad de Saturno y la rabia de Marte. 

Marte, como yogakāraka, es regente de una casa 
kendra y trikona. Así se convierte en un graha que 
le otorga buenas cualidades de determinación y 
voluntad. Se manifiesta en su carta como una 
habilidad para el arte, para comunicar en su 
música de una forma directa,   enérgica y 
transgresora en la conjunción con Ketu. Un 
encanto natural , apasionamiento y dificultad en 
las relaciones, en su ubicación en Libra.

Júpiter, regente de la casa 5,  también le da un 
talento natural para la creatividad. Está exaltado 
en Cáncer, vargottama y en la casa 12; una 
inclinación al desapego, a moksa. Hay cierta 
inestabilidad emocional y mental, una naturaleza 
oscilante, pero de nuevo mucha inteligencia y 
capacidad para transmitir y comunicar su mundo 
interno, cierto nerviosismo, la Luna rige la casa 12 
que también indica depresión, pérdida de las 
facultades plenas.

Saturno y Venus están en conjunción y trabajan en 
armonía, tienen una relación de amistad. Además 
Saturno aspecta a Tauro en la casa 10, que rige 
Venus.

Dentro del mahādaśā de Saturno que está de 
fondo en sus músicas y sobre todo letras íntimas y 
melancólicas, su carrera musical fulgurante se 
produce en el subperíodo (antardaśā o bhukti) de 
Venus  que comienza en el año 1989, cuando se 
publica su primer disco, “Bleach”. En 1991, alcanza 
su cumbre con su segundo disco, “Nevermind”, 
que desencadenó una auténtica revolución 
musical y estética. En este período también tuvo 
una relación intensa y conflictiva con Courtney 
Love, con quien se casó y tuvo una hija.

Este bhukti de Venus finaliza en febrero de 1993, 
al que sigue el subperíodo del Sol, donde 
comienza a tener más problemas con su pareja y 
con la heroína. Posición complicada del Sol en el 
signo de Saturno. 

Finalmente, se dice que se suicidó (aunque hay 
otras teorías)  el 5 de abril de 1994, en el 
subperíodo de la Luna que rige su casa 12 ( 
duṣthāna,  de las pérdidas,  la disolución,  la 
soledad, la depresión, el aislamiento, las 
adicciones, las hospitalizaciones, etc). En este 
período también estuvo internado en un centro de 
desintoxicación.

Los tránsitos ejercen una influencia secundaria 
pero muy importante. El día de su muerte la Luna 
estaba en una posición complicada,  caída en 
Capricornio. Además estaba en su retorno de 
Saturno, igual que  todos los miembros del famoso 
club de los 27. En los años siguientes, los otros 
componentes del grupo, Grohl y Novoselic, se 
enzarzaron contra Courtney Love en una batalla 
legal por los derechos del grupo Nirvana que no se 
resolvió hasta 2002, justo cuando comienza su 
mahādaśā de Mercurio, que está en la casa 7, de la 
pareja y las negociaciones.

ASTROLOGÍA HINDÚ

8

daśās



info@astrologiahindu.com Astrologia.ShivaDas

shiva_astrologia

Carlos Shiva Das es astrólogo védico y psicólogo. En la búsqueda de su propio camino se ha formado 
en tradiciones espirituales como el Tantra tradicional y Vedānta Advaita. Es graduado en Psicología, 
especializándose en Psicología Transpersonal. Escribe artículos de psicología en 
www.psicotranspersonal.com y publica regularmente contenido de Jyotiṣa en su canal de youtube.  
Ofrece sesiones y cursos de ambas disciplinas, tanto presencial como online.Carlo

s 
Sh

iv
a 

Da

s +34 626 60 83 96

astrologiahindu.com

ASTROLOGÍA HINDÚ

9



Jyotiṣa
y Āyurveda

Escrito por: 
Juan Manuel Moro

IMAGEN: Katherine Hanlon en Unsplash

 

10



IMAGEN: Nathan Dumlao en Unsplash

Svetaketu, mi pequeño, parece que 
tienes una elevada opinión de ti mismo, 

te crees instruido, y te sientes 
orgulloso por ello. ¿Has preguntado 

por ese conocimiento mediante el cuál 
se oye lo que no se oye, se piensa lo 
que no se piensa y se sabe lo que no 

se sabe?  .
Chāndogya Upaniṣad 6.1

11



La astrología médica se utilizaba para diagnosticar e identificar los puntos débiles de una carta; nunca 
fue pensada para tratar el problema en sí. Para eso, los antiguos sabios tenían el āyurveda, cuyo trabajo 
era dar a un individuo un cuerpo sano para que pudiera llevar a cabo su karma correctamente. El jyotiṣa 
y el āyurveda siempre estuvieron interrelacionados. El trabajo del jyotiṣa era, y sigue siendo, resaltar la 
prakṛti, la naturaleza del individuo, sus debilidades y fortalezas, y aconsejar cuando podían esperar que 
sus debilidades físicas salieran a la luz.

La enfermedad no se comprendía, solamente, a causa de los problemas presentes, sino que se entendía 
como una consecuencia de interrelaciones: por experiencias de vidas pasadas, por las acciones de los 
padres y familia en general, de la época, etc. Y eso estaba sintetizado por las cualidades de la mente 
particular de una persona. A todos esos factores los entendemos como karma, el modo en que se 
resuelven y transitan las enfermedades depende de las cualidades que habiten en nuestra mente.  El 
karma es la codificación genética en la que las acciones de una vida pasada tienen influencia en la 
actualidad. La carta natal es un mapa de todo el karma que se ha creado y hemos creado hasta nuestro 
nacimiento, a nivel físico, mental y espiritual. Muestra los problemas que estamos trayendo a esta vida. 
La enfermedad no es sólo física, tiene sus raíces en los reinos sutil y causal. Por lo tanto, debe ser 
tratada también en todos esos aspectos.

Āyurveda es la ciencia de la vida. Āyur significa vida, edad; veda es ciencia. El āyurveda fue diseñado 
para estudiar la duración de la vida. Āyus es la combinación de alma, mente, cuerpo y órganos de los 
sentidos (Caraka Su.1.42). El cuerpo formado por los pañcamahābhūta (los cinco grandes elementos) es 
la morada de la felicidad y el sufrimiento del alma. El cuerpo se expresa a través de sus sentidos y su 
trabajo, la mente aporta los placeres y las penas, mientras que el alma es el conocimiento. Todos los 
aspectos del cuerpo están relacionados con el karma que traemos a esta vida. El alma permanece como 
observador, pero al nacer en una vida física está ligada al karma.

El āyurveda fue ideado por los sabios especialmente con el objeto de dar al alma encarnada los 
principios de vivir una vida divina y saludable para completar sus acciones necesarias en esta 
encarnación. El conocimiento védico se expresa en rituales diarios para que el alma no sólo lleve una 
vida sana, sino que complete todas las tareas asignadas a esta encarnación. La filosofía y la espiritualidad 
están íntimamente relacionadas con la salud y el bienestar del alma. El āyurveda se ocupa de la mente, 
el cuerpo y el alma de la persona. La salud no se limita a los problemas físicos, sino que está relacionada 
con la persona en su totalidad. A través de la sādhanā (prácticas espirituales) diaria, el yoga y la 
meditación, el alma se da cuenta de su verdad interior. Esta verdad se refleja en el āyurveda, su estado 
de bienestar general.

El āyurveda fue propuesto por el Señor Brahmā, el creador. Hay muchos linajes e historias de cómo el 
āyurveda llegó a ser conocido por el mundo. Uno de los libros más reconocidos de la antigüedad sobre 
āyurveda es la Carakasaṃhitā, en cuyo primer capítulo el autor ofrece saludos a Brahmā, Dakṣa 
Prajapati, Aśvini Kumara, Indra, Bharadvaj, Punarvasu, Agniveśa, Patañjali y otros sabios. Destaca a 
Patañjali, el autor de los yogasūtra, que disipó los defectos de la mente, el cuerpo y la palabra.

Según la Carakasaṃhitā (Su 1.54), las principales causas de las enfermedades son la utilización 
incorrecta, la no utilización y la utilización excesiva de Kāla (tiempo), [esto está íntimamente ligado a la 
carta natal: daṣas – ciclos y tránsitos], Buddhi (mente, intelecto) e Indriyan (sentidos). Estas tres causas 
tienen también un elemento kármico y afectarán al cuerpo y a la mente. Continúa (Su 1.55-58): “Tanto 
el cuerpo como la mente son los lugares de los trastornos, así como de los placeres”. El uso equilibrado 
(del tiempo, intelecto y los sentidos) es la causa de los placeres. El ser supremo no sufre modificaciones; 
es la causa de la Consciencia con la conjunción de la mente, las propiedades de los cinco elementos 

12



(fragancia, gusto, forma, tacto, sonido) y los 
órganos de los sentidos. El ser supremo es el 
eterno observador que ve todas las acciones. Vata, 
Pitta y Kapha son, en definitiva, doṣas somáticas;  
rajas y tamas son las psíquicas. Los primeros se 
pacifican con los remedios de naturaleza divina y 
racional, mientras que los segundos se tratan con 
el conocimiento, el saber específico, la contención, 
la memoria y la meditación.

Unos capítulos más adelante se presenta una 
discusión sobre qué es la persona. Los distintos 
sabios van refutando los comentarios de sus 
colegas hasta que Punarvasu, el sabio que coordina 
ese debate termina diciendo: “la conclusión de la 
posición real es que las entidades que generan, en 
estado adecuado, a la persona son las que causan 
los diversos trastornos en estado inadecuado”. (Su 
25.29)

En resumen, vemos cómo desde la antigüedad 
astrología y medicina están ligadas y cada una 
ocupa su lugar específico. El jyotiṣa da cuenta de la 
constitución de la naturaleza de esa persona a 
través de su carta, de los karmas en juego y los 
tiempos en que las debilidades y fortalezas se 
activarán. El āyurveda tiene el conocimiento de 
cómo fortalecer el propio sistema biológico, mental 
y espiritual para afrontar de la mejor forma esos 
períodos, como así los tratamientos apropiados 
para cada enfermedad. Por otro lado, vemos cómo 
se genera la enfermedad a través de la desarmonía 
en los usos del tiempo, el intelecto y los órganos de 
los sentidos. Por último, el comentario interesante 
que hace Punarvasu hablando de lo que genera 
una persona sana o enferma son las entidades. Se 
refiere a aspectos internos, sutiles, inconscientes 
para el ego, como los complejos para Jung, 
entidades autónomas que por momentos toman 
nuestra conciencia y forman las neurosis y 
enfermedades. La relación mundo interno – 
mundo externo es clave para estas ciencias en la 
producción de una vida saludable. Veamos ahora 
un poco sobre los cinco elementos y lo que ellos 
producen para que podamos empezar a 
aproximarnos a considerarlos en nuestras cartas 
natales desde una lectura de autocuidado en el 
plano de nuestra salud. 

El Pañcamahābhūta

Pañca significa cinco, Mahā es grande y Bhūta es 
elemento. Bhūta viene de la palabra Bhū, que 
significa tierra. Bhūta es lo que se forma de la 
tierra o se experimenta durante el nacimiento 
terrenal. Tiene varios otros significados: una 
sustancia primaria, el verdadero estado del alma, la 
verdadera naturaleza o la forma en que los asuntos 
mundanos controlan los espirituales. Los 
Pañcamahābhūta son los cinco elementos 
primarios que influyen en nuestro cuerpo físico y 
envuelven la conciencia eterna. También se 
conocen como los Pañca Maha Tattvas. Tattva es 
otro nombre para Bhūta, especialmente cuando se 
aplica a lo físico. Normalmente los elementos se 
escriben como una sola palabra, pañcamahābhūta, 
y son: Aakash, éter; Vayu, aire; Agni, fuego; Apas, 
agua; Prithvi, tierra. El conocimiento de estos 
cinco grandes elementos es esencial para 
entender la salud física.

Los cinco elementos se crean a partir de tamas, el 
estado de consciencia no manifestado. Por lo 
tanto, tamas se entiende como oscuridad. Tamas 
no se desarrolla, es el estado causal. La conciencia 
se manifiesta en cinco elementos diferentes: éter, 
aire, fuego, agua y tierra. El éter fue el elemento 
primario creado a partir de las vibraciones del 
sonido OM. Cuando este elemento etéreo 
comenzó a moverse, creó el aire, que es el éter en 
acción. Este movimiento creó una fricción de la 
que surgió el calor. El calor creó la luz y de la luz 
surgió el elemento fuego. El fuego disolvió algunos 
de los elementos del éter, que se licuaron y se 
convirtieron en agua. El agua se solidificó para 
formar la tierra. El éter creó los cuatro elementos 
de aire, fuego, agua y tierra. Las personas somos el 
producto de prakṛti, materia, y lo que sale de ella 
existe en él. Así, estos cinco grandes elementos se 
reflejan en el cuerpo y mente.

13



El éter rige los espacios vacíos del cuerpo: los 
espacios de la nariz, la boca, las vías respiratorias, 
el abdomen, el tórax, los capilares, los linfáticos, los 
tejidos y la célula. Las personas con prevalencia de 
éter son solidarias, conocedoras y expansivas. 
Buscan la sabiduría y la espiritualidad.

El aire rige el movimiento de los músculos, el 
corazón, los pulmones, el estómago y los 
intestinos. El sistema nervioso está controlado por 
el aire. Aquellos con prevalencia de aire son 
comunicativos, activos y constructivos. Buscan la 
estabilidad, el desapego y el amor espiritual.

El fuego rige el metabolismo; esto incluye el 
sistema digestivo, las células cerebrales, la 
inteligencia, la luz de los ojos, la temperatura 
corporal y los sistemas enzimáticos. Quienes 
presentan mucho fuego son fogosos, dinámicos, 
dominantes y visionarios. Buscan satisfacer sus 
deseos; esto crea desequilibrios que los lleva a 
buscar el equilibrio.

El agua rige las secreciones: los jugos digestivos y 
las glándulas salivales, el moco, el plasma y el 
citoplasma. El agua es esencial para el 
funcionamiento de los tejidos, los órganos y 
muchos sistemas corporales. Las personas con 
prevalencia de agua son creativas, fértiles y 
emocionales. Buscan vivir vínculos nutritivos.

La tierra rige todas las estructuras sólidas: huesos, 
cartílagos, uñas, músculos, tendones, piel y 
cabello. Las personas de tierra son terrenales, 
estables y buscan respuestas prácticas.

Los planetas y signos
(zodíaco sideral) desde el pañcamahābhūta

Los cinco planetas, Marte, Mercurio, Júpiter, 
Venus y Saturno, expresan la realidad práctica de 
nuestra vida y cada uno rige un elemento en 
particular. Rigen los pañcamahābhūta e influyen 
en nuestro cuerpo físico, pero también envuelven 
la conciencia eterna. Estos elementos controlan 
nuestros órganos de deseos, emociones y 
sentidos. El mal uso de nuestros deseos, sentidos 
y emociones son la raíz de la enfermedad. Los 
pañcamahābhūta pueden mantenernos anclados 
en la realidad burda, pero si empezamos a utilizar 
su energía espiritualmente, se infunden con un 
poder diferente, espiritualizan nuestra experiencia 
material y profundizan en nuestro 
autoconocimiento. El Sol, Luna, Rāhu y Ketu 
(Nodo Norte y Sur de la Luna) no tienen el 
gobierno directo de los elementos. El Sol controla 
el elemento fuego a través de sus estaciones y la 
Luna controla el elemento agua a través de sus 
fases. Rāhu y Ketu agravan el aire y el fuego 
respectivamente; su impacto es sutil pero muy 
poderoso.

Pañcamahābhūta

Elemento

Signos
siderales

Planetas

Géminis
Virgo

Mercurio Venus Marte Saturno Júpiter

Tauro
Cáncer
Libra

Aries
Leo

Escorpio
Capricornio

Acuario
Sagitario

Piscis

PRITHV
(tierra)

APAS
(agua)

AGNI
(fuego)

VAYU
(aire)

AKASH
(espacio)

14



Explíqueme más, padre», dijo Svetaketu.

«Sea, hijo mío.

Pon esta sal en agua y ven a verme mañana por la mañana».

Svetaketu hizo lo que se le había ordenado, y por la mañana su padre le dijo: 

«Tráeme la sal que pusiste en agua anoche».

Svetaketu miró dentro del agua, pero no pudo verla, porque se había disuelto.

Su padre entonces le dijo: «Prueba el agua por este lado. ¿Cómo es?».

«Es salada».

«Prueba del centro. ¿Cómo es?»

«Es salada».

«Prueba por el otro lado. ¿Cómo es?»

«Es salada».

«Busca la sal de nuevo y vuelve a verme».

El hijo lo hizo, diciendo: «No puedo ver la sal. Solo veo agua».

Entonces su padre respondió: «De la misma manera, hijo mío, no puedes ver al 

Espíritu. Pero en verdad está aquí.

El Espíritu del universo entero es una esencia invisible y sutil. Esa es la Realidad. 

Eso es verdad. TÚ ERES ESO.

Chāndogya Upaniṣad 6.12.14

Con esta tabla podemos adentrarnos en nuestra carta natal védica y observar la disposición de planetas 
por signo. Por ejemplo, si Venus se encuentra en Tauro, debo observar qué pasa en mi cuerpo con las 
secreciones o qué tipo de vínculos desarrollo. Otro modo de trabajar esto es por tránsito; desde enero 
de 2020 hasta enero de 2022 Saturno transita Capricornio Sideral, hace un ingreso breve en Acuario 
Sideral a finales de abril y vuelve en la retrogradación a Capricornio. Saturno es Vayu (aire) y tanto 
Capricornio como Acuario sideral son también Vayu. Esto incrementa muchos movimientos en el sistema 
nervioso, enfermedades de este tipo, y también pulmonares y sanguíneas. La exacerbación del aire en 
nuestro cuerpo nos pide momentos de silencio, respetar el descanso, el dormir y los horarios de las 
comidas. En las posturas de yoga se recomiendan las de piso como la pinza, la de meditación, la del 
cadáver. Después de ver esto, sigue ubicar esta energía en su casa correspondiente dentro de nuestra 
carta para ver en qué área de la vida se nos va a jugar más y qué medidas apropiadas tomar en cada caso.

Con esta pequeña herramienta de conocimiento vamos trabajando en nuestro Buddhi, intelecto, 
distinguiendo qué entidades nos van afectando o nos afectarán para ir estableciendo las herramientas 
apropiadas para su tránsito. El gran aporte que hace el jyotiṣa es poder diferenciar esas energías desde 
el plano sutil que, junto al conocimiento desarrollado por el āyurveda, nos permite tomar las 
herramientas prácticas para realizar cada intervención.  

15



Caraka-samhita, (text with english translation) Vol 1. Editor-Translator Prof. 
Priyavrat Sharma. Chaukhambha orientalia, A House of Oriental, Antiquarian 
and Ayurvedic Books Varanasi. 2014.

Charaka Samhita, Handbook on Ayurveda Volume I. Edited by Gabriel Van 
Loon.  P.V. Sharma and Chaukhambha Orientalia Publishers. 2002.

Anónimo. Upanishads. Traducción y edición: José Manuel Abeleira Álvarez. 
Penguin Random House, 2015.

Komila Sutton, Ayurveda and Medical Astrology. Manual de clases.

Bibliografía

Desde chico estuvo en contacto con la meditación y el yoga por su madre y su padre, y con la 
astrología por su tío abuelo. Terminó su carrera de grado en Psicología en la USAL y estudió 
psicoanálisis en distintas instituciones. Realizó el Diplomado Universitario en Ayurveda y el 
posgrado en Psicología Ayurveda en la Fundación para la Salud Ayurveda Prema. Estudió 
Astrología en Centro Urania, pero siempre con interés sobre la astrología de la India. Inició sus 
estudios en Jyotish, Astrología Védica en Jyotish del Sur, en CABA y continúa su formación con 
Komilla Sutton de San Francisco, California. Expuso en el Congreso de Ayurveda de AMARA en 
Buenos Aires sobre los aportes del Ayurveda a la psicoterapia. Este año inició su formación en 
el profesorado de yoga de la Fundación Hastinapura. Actualmente se desempeña como 
psicólogo conduciendo tratamientos, como astrólogo realizando consultas. También dando 
clases y charlas en diferentes escuelas y fundaciones sobre ayurveda, psicología y astrología 
védica.

moro.juanmanuel
 

juanmanuelmoro.com

Juan
 M

an
u

el
 M

oro

16



La esperanza de Júpiter
en Piscis

ILUSTRACIÓN: Guada Cheja

Escrito e Ilustrado por: Guada Cheja

Este artículo debería ser otro. Estaba casi 
terminado hasta que una actualización repentina 
corrompió el archivo. Esa es la explicación 
lógica-lineal, pero con el título que elegí creo que 
no puedo seguir ese camino. Me siento frente a la 
hoja en blanco sin claridad sobre la dirección que 
tomaré. Parece que Júpiter en Piscis empieza a 
marcar un rumbo.

Júpiter me viene proponiendo creer en lo que no 
tiene comprensión racional. ¡Y racionalmente creo 
que es posible! Puedo explicarlo de mil formas 
diferentes. Ups… Quizás ahora la propuesta es ir 
un pasito más y sentir la fe en concordancia con el 
Todo.

- ¿No será demasiado?

- Sí. Podría ser enorme. Intangible y certero a la 
vez. Aún no sabemos cómo se manifestará. Sólo 
podemos hablar en potencial, en metáforas y 

climas energéticos.

- ¿Vos sos de las astrólogas que no predicen?

- Exacto. No sé leer la astrología de esa forma. Veo 
símbolos que abren climas, corrientes. Podemos 
plantear posibilidades, porque el misterio de la vida 
no escatima en creatividad.

- Planteado así parece una maravilla, pero la verdad 
es que me asusta. Me hace sentir a la deriva. Y ya 
bastante incierta está la realidad.

- La incertidumbre siempre estuvo, quizás antes 
nos apoyábamos en una estructura que se 
mostraba sólida y conocida, con reglas claras y 
transitadas pero luego de 2020, con la triple 
conjunción Saturno-Plutón-Júpiter en Capricornio 
comienza a descascararse la estabilidad. El virus 
salió de los cimientos de un sistema que ya no 
tiene firmeza para sostenerse.

17



-Eso del sistema en decadencia ya lo escuché. 
¿Qué pasa con Júpiter en Piscis?

- Contextualicemos, Júpiter en Pisics ocurre 
después de este mega tránsito. Los movimientos 
del cielo son encadenados y afectan la realidad 
que van dejando los anteriores. Por eso es 
importante remarcar que 2020 fue un año de 
cambio de paradigma mundial. La triple conjunción 
en Capricornio, además de mover las columnas 
que sostenían a la sociedad, activó a su opuesto 
complementario, Cáncer.  Cerramos las puertas de 
nuestras casas, intentamos dejar lo peligroso 
afuera. Nos asustamos tanto que nos entregamos 
a ser protegidos por leyes creadas desde el miedo.

- Yo tengo miedo del contagio. ¿Vos no?

-A mí me asusta el aislamiento y las luchas de 
bandos. Me asustan las leyes rígidas y excluyentes 
creadas desde el pánico. Me asusta que la 
literatura que alguna vez leí como ciencia ficción 
se esté acercando. Durante 2021, la cuadratura 
Saturno-Urano siguió separando. Esta vez entre 
los que están en contra y los que están a favor del 
sistema. Los que creen en la vacuna y los que la 
rechazan. Se agrandó la brecha. Y hubo que tomar 
una decisión que nos depositó de un lado. Con el 
eje nodal recorriendo Géminis-Sagitario, se habló 
mucho y se batieron verdades absolutas. Cuánta 
seguridad nos genera tener razón.

-¿Entonces vos qué opinás?

-No le creo a nadie y le creo a todos. A veces me 
confundo, entonces me aíslo también. El exceso 
de información me resulta tóxico. Aunque hablar 
sea aparentemente liviano, la palabra es muy 
poderosa y si no es responsable y cuidada puede 
ser muy dañina.

-¿No ves las noticias?, ¿No leés los diarios?

-Elijo la información y las fuentes de las que 
proviene. Igual que elijo mi comida y las fuentes de 
las que proviene.

-Te cambió el tono.

-Me enojé. Yo también tomo un bando. Y si estás 
enfrente, me afianzo en mi palabra para hacerte 
saber lo lejos que estamos. Me aíslo y te alejo. Así 
estamos, ¿no? Defendiéndonos y separándonos.

- Sí, así estamos.

-En esto me trae esperanza Júpiter en Piscis. Un 
movimiento que incluya, que tenga como centro el 
corazón. Que amplíe la empatía y no seamos 
ajenos a nada ni a nadie. Se abren las puertas de la 
verdad de lo invisible.

- Se abren las puertas y yo no veo nada.

- Exacto. No es para ver. Allí los cinco sentidos 
engañan. Hasta ahí tenía razón René Descartes. 
Luego, con la popularidad de “pienso, luego 
existo”,  se anuló cualquier otro tipo de percepción 
y se estableció el reinado de la razón. Así estamos 
hasta la actualidad, agarrándonos tan fuerte de la 
musculatura de los ojos que todos sufrimos 
problemas de vista, dolores de cabeza y de cuello.

- Me duele un poco la cabeza ahora.

- ¿Sabés aflojar la mirada?, ¿Mirarme sin 
desaparecer de vos, viendo y dejándote ver?

- No tengo la menor idea de lo que estás 
hablando.

-Justamente este tránsito puede ayudarnos a ver 
con más amorosidad y menos juicio. Abrirnos a 
una abundancia esencial. La abundancia no es sólo 
material. No hay mayor abundancia que la 
conexión trascendente. Es un grifo abierto. Sólo 
tenemos que aprender a sintonizarlo.

-¿Y qué sale de ese grifo mágico?

-¡Sí! Es magia. Magia real. La vida es magia, 
abundancia. No hay ciencia que pueda explicarla. 
La vida abre camino sin pedir permiso. Nadie duda, 
es potente y maravillosa, emocionante. Es mágica. 
La creación es vasta y el ser humano no la conoce 
por completo. Pero sí podemos ver cómo las 
especies cooperan para existir, como las raíces de 
los árboles que se comunican cuando hay peligro. 

Júpiter en Piscis nos propone confiar en eso que 
no vemos pero hace que nos interconectemos.

- ¿Vos y yo?

-Vos, yo, esa flor, ese gato. TODO. ¿Te puedo leer 
un poema del monje tibetano Tich Naht Hanh, 
donde expresa esto con una belleza prodigiosa?

- Sí.

- “Si miras con ojos de poeta, verás claramente que 
flota una nube en esta hoja de papel. Sin nube, no 
habrá lluvia; sin lluvia, los árboles no crecen y sin 
árboles, no podremos hacer papel. Para que exista 
el papel es esencial la nube, si no hay nube 
tampoco hay papel. Si miramos más 
profundamente para realmente comprender esta 
hoja de papel, veremos en ella la luz del sol. Sin la 
luz del sol, el bosque no puede crecer, de hecho, 
nada puede crecer, ni siquiera nosotros. Así pues, 
sabemos que el sol también está en esta hoja de 
papel. Y si seguimos investigando, podemos ver al 
leñador que cortó el árbol y lo llevó al molino para 
transformarlo en papel. Y podemos ver el trigo. 
Sabemos que el leñador no puede vivir sin el pan 
cotidiano, así que el trigo que se convirtió en su 
pan también está en esta hoja de papel. Y el padre 
y la madre del leñador también están. Cuando lo 
vemos así, vemos que sin todas estas cosas, esta 
hoja de papel no podría existir. Mirando aún con 
mayor profundidad, vemos que nosotros también 
estamos en la hoja de papel, porque cuando la 
miramos, ésta forma parte de nuestra percepción. 
De hecho, podemos decir que todo está aquí en 
esta hoja de papel: el tiempo, el espacio, la tierra, 
la lluvia, los minerales de la tierra, el sol, la nube, el 
río, el calor. El universo entero coexiste en esta 
hoja de papel. ‘Ser’, de hecho, es interser. No 
puedes ser por ti mismo, tienes que interser con 
todo lo demás. Esta hoja de papel es, porque todo 
lo demás es. Sin los elementos que no son papel, 
como la mente, el leñador, la luz del sol...no habría 
papel. Siendo tan delgada como es, esta hoja de 
papel contiene todo el universo”
-…
- Sin palabras.
- Sin palabras.

18



-Me enojé. Yo también tomo un bando. Y si estás 
enfrente, me afianzo en mi palabra para hacerte 
saber lo lejos que estamos. Me aíslo y te alejo. Así 
estamos, ¿no? Defendiéndonos y separándonos.

- Sí, así estamos.

-En esto me trae esperanza Júpiter en Piscis. Un 
movimiento que incluya, que tenga como centro el 
corazón. Que amplíe la empatía y no seamos 
ajenos a nada ni a nadie. Se abren las puertas de la 
verdad de lo invisible.

- Se abren las puertas y yo no veo nada.

- Exacto. No es para ver. Allí los cinco sentidos 
engañan. Hasta ahí tenía razón René Descartes. 
Luego, con la popularidad de “pienso, luego 
existo”,  se anuló cualquier otro tipo de percepción 
y se estableció el reinado de la razón. Así estamos 
hasta la actualidad, agarrándonos tan fuerte de la 
musculatura de los ojos que todos sufrimos 
problemas de vista, dolores de cabeza y de cuello.

- Me duele un poco la cabeza ahora.

- ¿Sabés aflojar la mirada?, ¿Mirarme sin 
desaparecer de vos, viendo y dejándote ver?

- No tengo la menor idea de lo que estás 
hablando.

-Justamente este tránsito puede ayudarnos a ver 
con más amorosidad y menos juicio. Abrirnos a 
una abundancia esencial. La abundancia no es sólo 
material. No hay mayor abundancia que la 
conexión trascendente. Es un grifo abierto. Sólo 
tenemos que aprender a sintonizarlo.

-¿Y qué sale de ese grifo mágico?

-¡Sí! Es magia. Magia real. La vida es magia, 
abundancia. No hay ciencia que pueda explicarla. 
La vida abre camino sin pedir permiso. Nadie duda, 
es potente y maravillosa, emocionante. Es mágica. 
La creación es vasta y el ser humano no la conoce 
por completo. Pero sí podemos ver cómo las 
especies cooperan para existir, como las raíces de 
los árboles que se comunican cuando hay peligro. 

Júpiter en Piscis nos propone confiar en eso que 
no vemos pero hace que nos interconectemos.

- ¿Vos y yo?

-Vos, yo, esa flor, ese gato. TODO. ¿Te puedo leer 
un poema del monje tibetano Tich Naht Hanh, 
donde expresa esto con una belleza prodigiosa?

- Sí.

- “Si miras con ojos de poeta, verás claramente que 
flota una nube en esta hoja de papel. Sin nube, no 
habrá lluvia; sin lluvia, los árboles no crecen y sin 
árboles, no podremos hacer papel. Para que exista 
el papel es esencial la nube, si no hay nube 
tampoco hay papel. Si miramos más 
profundamente para realmente comprender esta 
hoja de papel, veremos en ella la luz del sol. Sin la 
luz del sol, el bosque no puede crecer, de hecho, 
nada puede crecer, ni siquiera nosotros. Así pues, 
sabemos que el sol también está en esta hoja de 
papel. Y si seguimos investigando, podemos ver al 
leñador que cortó el árbol y lo llevó al molino para 
transformarlo en papel. Y podemos ver el trigo. 
Sabemos que el leñador no puede vivir sin el pan 
cotidiano, así que el trigo que se convirtió en su 
pan también está en esta hoja de papel. Y el padre 
y la madre del leñador también están. Cuando lo 
vemos así, vemos que sin todas estas cosas, esta 
hoja de papel no podría existir. Mirando aún con 
mayor profundidad, vemos que nosotros también 
estamos en la hoja de papel, porque cuando la 
miramos, ésta forma parte de nuestra percepción. 
De hecho, podemos decir que todo está aquí en 
esta hoja de papel: el tiempo, el espacio, la tierra, 
la lluvia, los minerales de la tierra, el sol, la nube, el 
río, el calor. El universo entero coexiste en esta 
hoja de papel. ‘Ser’, de hecho, es interser. No 
puedes ser por ti mismo, tienes que interser con 
todo lo demás. Esta hoja de papel es, porque todo 
lo demás es. Sin los elementos que no son papel, 
como la mente, el leñador, la luz del sol...no habría 
papel. Siendo tan delgada como es, esta hoja de 
papel contiene todo el universo”
-…
- Sin palabras.
- Sin palabras.

Dos días después de plasmar este diálogo falleció 
Tich. Su presencia en este texto, ahora me hace 
profundo sentido. Puedo ver claramente que su 
figura representa ese Júpiter en Piscis. Miro su 
carta y descubro su Júpiter oposición a Neptuno 
(análogo a Júpiter en Piscis).

Thay (pronunciado Tai), como era/es apodado, 
significa “maestro” en vietnamita. Y eso fue, un 
gran maestro, de corazón compasivo. Quien haya 
leído su obra puede observarlo.

Cuando me enteré de su partida tomé un libro 
suyo de inspiraciones diarias, “Moments of 
Mindfullness”, (en inglés) y como suelo hacer, abrí 
una hoja al azar para recibir un mensaje, que les 
comparto debajo:

THIRTY-NINE

Peace is all around us

and within us

Once we learn

to touch this peace,

we will be healed

and transformed.

It is not a matter of faith;

it is a matter of practice.

La paz está alrededor

y dentro de nosotros/as

Una vez que 

aprendamos

a tocar esta paz

seremos sanados

y transformados.

No es cuestión de fé;

es cuestión de práctica.

19



ILUSTRACIÓN: Guada Cheja

20



Este poema habla, como muchos de sus escritos, de la energía pisciana. Como si la paz estuviera allí para 
ser descubierta y darnos cuenta de que está mucho más cerca de lo que solemos percibir. Hay, además, 
en estas palabras un interruptor, una llave: la práctica. Así, se moviliza el circuito del eje Virgo-Piscis. Es 
la tierra que nos ayudará a materializar lo intangible e inabarcable en realidad cotidiana.

La sensibilidad pisciana de captación sutil constante puede resultar muy desorganizante para un sistema, 
y la rutina ordena, crea casilleros necesarios para nuestro nivel de comprensión. El efecto de la práctica 
habla solo. En cualquier disciplina.

Este tránsito de Júpiter puede ser una gran puerta de entrada hacia creer en el interser y guiarnos por 
la empatía que abre las conexiones invisibles ¿Cómo reaccionarán nuestro Saturno, Marte y Plutón? 
¿Cómo reaccionará nuestro Sol, la cara visible del sistema?

Esta es la cruzada de la disolución, y permitir el ingreso de esta energía significa un gran corrimiento 
egoico de seguridades construidas. Entonces, en el mundo material, en la manifestación concreta, 
solemos polarizarnos. Pensándolo en extremos, los distintos climas podrían ser en estas direcciones:

Entonces, a pesar de todo el romanticismo que genera este tránsito, la resistencia es inevitable (adentro 
y afuera). El Sol no quiere cambiar de escudo real y tiene todo un ejército a su disposición. ¿Cómo 
podríamos enfocar este ejército a favor en vez de en contra?

La resistencia 1. Utilizar toda la dureza y reacción posible para no 
entregarnos. Agarrarnos más fuerte que nunca de las fronteras y límites 
conocidos, de las definiciones que nos identifican.

La resistencia 2. Lanzarse a un mundo ilusorio. Creer en un espejismo. 
Cabalgar una fantasía que tarde o temprano se frustrará.

Creer. Confiar y lanzarse a navegar a pesar de las resistencias internas. 
Observar la oposición o las posibles confusiones que se generen 
internamente y darles lugar como parte del proceso.

1.

2.

3.

guadacheja

Guada Cheja es sol acuario, luna cáncer, ascendente piscis. Es terapeuta energética, partiendo de 
la astrología como mapa, recorriendo herramientas vibracionales y bioenergéticas para trabajar 
holísticamente. Su pasión por los pinceles es reciente. Pinta con la fuerza de la expresión intuitiva, 
su encuentro es con la materia, con el agua como guía, el error como puntapié y la exteriorización 
de búsquedas interiores. 

Gua
d

a 
C

he
ja trigonaesoteric

21



El puente chamánico:
Quirón

IMAGEN: Joshua Newton en Unsplash

Escrito por: Arminda Abdola

¿Cuántas veces nos preguntamos sobre nuestro propósito en el camino del autoconocimiento? Un 
propósito singular, propio… Nuestro propósito. ¿Y no será este acaso un proceso de balance entre las 
cualidades de nuestro campo energético (mapeable a través de nuestra Carta Natal) y las cualidades del 
ecosistema del que formamos parte inextricable? ¡Inseparable! ¿Cuán propio es entonces el propósito 
que nos atraviesa? 

¿Cuánto tiene de fijable, estabilizable o nombrable? 
¿Se trata de un propósito o, más bien, del proceso de habitar ese tal balance entre lo íntimo y lo común, 
lo común y lo íntimo?

Una vez dirigimos la mirada y, con ella, la consciencia, más allá de los anillos de Saturno, nos abrimos a 
la experiencia de lo transpersonal que, como sintetizara el astrólogo Frederic Suau, tiene mucho de lo 
que existía antes de que naciéramos y de lo que existirá tras nuestra muerte. Así de sencillo.

¿Qué no cabe en semejante término? 
Tal vez no haya que dejarse engatusar por lo trans y retornar a lo personal, a lo que cotidianamente nos 
toca habitar en viva carne. 

Lo trans nombra las líneas de lo invisible que operan más allá del hilo conductor de nuestro día a día, 
componiendo esa filigrana llena de sustancia, sentido y belleza, de conexiones complejas y tiempos 
superpuestos con los que los lenguajes simbólicos y los estudios de abordaje somático nos ponen a 
dialogar. 

Lo trans nos permite atisbar la manera en que nuestro hilo se funde con otros tantísimos hilos 
hilvanados por un orden colosal y misterioso, constituyente de la Gran Red de la existencia.

Y entre tanto, compramos, arreglamos lo que se rompe, nos aliviamos las heridas con los remedios que 
nos aconsejan, abrazamos en la cama a quien amamos y nos preguntamos, cíclicamente, el sentido de 
nuestro tránsito, sobre todo en aquellas ocasiones en las que la muerte nos cerca e interpela. 
 

Lo transpersonal. 

22



Bajo mi mirada, Quirón viene a significar uno de 
esos hilos sutiles que alimentan la conexión entre 
lo mundano y lo sagrado. 

Hay poco y mucho investigado desde el 
avistamiento de este asteroide el 18 de octubre de 
1977. Poco, por lo reciente. Mucho, por la pasión 
volcada en consulta y en investigación por 
multitud de astrólogos y astrólogas 
contemporáneas. 

Mi intención hoy es compartir más que una 
interpretación, una imagen-semilla, diminuta 
evocación: la del puente chamánico.

Un puente que, a causa de la excentricidad de la 
órbita de Quirón, conecta astronómicamente a 
Saturno (el planeta asociado al sentido de realidad 
y a la habilidad de concreción) y a Urano (primero 
de los planetas transpersonales: relámpago, 
irrupción creativa, alterador súbito, el impacto que 
nos sacude de toda forma cristalizada). Un puente 
entre lo trans y lo personal, vínculo entre lo 
invisible y lo visible, llave integrativa… 

¿No nos susurrará sutilmente este puente algún 
dato interesante sobre aquel supuesto propósito 
personal? 

¿Por qué chamánico?
¿Por qué puente? 

Chamán o chamana es quien caminó y mil veces 
hilvanó el salto de su inframundo al mundo de la 
superficie, y viceversa. Quien pisó sus palabras, 
tropezándose tantas veces como fue necesario 
para volver al Buen Sendero, sendero de su 
Corazón. Quien tocó con las manos la materia lo 
suficiente como para ver cómo cada movimiento 
trae consigo un impacto energético y un 
despliegue sutil, pero poderoso, por muchas 
personas irreconocible. 

El chamán o la chamana danzan el balance entre la 
tradición y su especificidad biográfica o, dicho de 
otra manera, entre lo que mamaron y el néctar de 
sus propias iniciaciones paso a paso en el viaje de 
la vida. 

Acostumbra haber grandes sucesos, trágicas 
alteraciones y duelos profundísimos en la historia 
de todo chamán. Los infiernos recorridos son tales 
que cabe en ellos el permiso para acompañar 
infiernos ajenos. Y he aquí la llave: lo que 
engrandece al chamán y a la chamana es la fuerza 
de su medicina, extraída del corazón de sus 
propios pesares y de la práctica rigurosa y 
continuada de acompañar, también, el peso en los 
corazones de sus congéneres. 

Su fuerza es su servicio, su servicio es la sanación. 
Sana lo que mueve, irrumpe, descongestiona, 
señala, cuida, acompaña, invita a la circulación. Lo 
que reúne las partes fragmentadas, lo que 
recompone, lo que reorienta hacia la luz como el 
centauro que dirige su flecha hacia el Sol radiante 
desde la sagrada Tierra hacia la que sus cuatro 
patas ceden y enraízan. 

Así en la esencia de lo chamánico vive ya la imagen 
del puente. 

Cualquiera que haya tenido conexión directa con 
este arte-ciencia espiritual experimentó en carne 
cómo, ante el dolor, se abrió su abismo. Y en la 
caída al abismo la posibilidad de un nuevo sentido 
e, incluso, de una nueva dirección. 

Sana lo que permite abrir
 (tal vez de nuevo) a la relación. 

23



Caer para sentir. 
Sentir para dar el 
permiso. 
Permitir la 
transformación 
y la emergencia 
de un vínculo 
renovado con
lo real.

Tal es el ciclo de continuo rescate de nuestra 
sabiduría orgánica. 

A tal proceso nos aboca la llave quironiana. 

IMAGEN: Ernesto Norman en Unsplash

24



¿Cómo no ponerla en circulación? 

El puente chamánico habla, retomando su dimensión astronómica, de la posibilidad de hacernos cargo 
del torrente de fuerzas que nos trascienden como individuos e individuas y que, más bien, tienen que 
ver con nuestra participación en el ecosistema planetario o, aún más allá, en el organismo universal. 

Hacernos cargo como el pequeño y humilde acto de compartir nuestra propia experiencia, la medicina 
rescatada caída tras caída, el aprendizaje de cada acompañamiento, la compasión de haber sentido 
fuerte adentro como una réplica de los muchos adentros tocados por las colosales manos del destino. 

A través de Quirón, las manos del destino que una vez nos tocaron activan el poder de nuestras propias 
manos para hacer del dolor medicina y de la tradición, un pulso guía que seguir, transmitir y renovar 
continuamente para las próximas 7 generaciones.

El arte de acompañar. 
El arte de encuerparse brújula. 
Pulsar raíz antigua, corazón renovado, flecha que alumbra con el apoyo
inmortal, transpersonal, el paso de quien aún respira a este lado del velo. 

¿De qué ecosistema energético bebe tu llave natal? 
O dicho de otro modo: ¿en qué signo y casa está Quirón en tu Mapa Natal?
¿Cuál es la cualidad de tu medicina? 
¿Qué extrajiste de tu inframundo? 
¿Qué medicina, a medida que la compartes, te sana? 

Compartamos, 
tal es la forma en la que el torrente de lo que nos atraviesa 
encuentra su cauce. 
La causa que nos encauza.

Su nombre lo escogió su padre imprimiendo así su profundo amor por sus raíces y la memoria 
indígena de los pueblos canarios primitivos. Su vocación rescata este amor por la sabiduría 
ancestral, y aúna las voces del Tiempo y escucha cómo el rescate de esta sabiduría nos 
interconecta con los ciclos del Cuerpo, la Tierra y las Estrellas. 
Con la experiencia, ha descubierto que su función consiste en dar soporte al Desarrollo 
Evolutivo. Esto implica que tanto su Voz como todas su herramientas y experiencias están al 
servicio de este propósito. 
Actualmente, ofrece soporte como astróloga y como educadora somática a través de la 
escritura en el proyecto #CuadernoLunar, de sesiones individuales o círculos grupales 
astrológicos y, finalmente, de laboratorios de anatomía vivencial que conforman el proyecto 
#ReforestarelCuerpo. Participoa intermitentemente también de proyectos de 
acompañamiento infantil y se forma como doula, enfocada en el acompañamiento al 
desarrollo temprano. 
De manera que su abordaje profesional nace del encuentro entre una dimensión científica, 
corpórea y somática (inspirada por su investigación en la danza y su proceso formativo en el 
enfoque Body-Mind Centering®) y otra más simbólica, artística y poética (auspiciada por su 
práctica como escritora y astróloga evolutiva). 

astrosenmovimiento
 

Astros en movimiento 

Arm
in

da
 A

b
do

la

+34 688 912 898

www.astrosenmovimiento.wordpress.com 
25



juanmanuelmoro.com

La palabra “creatividad” tiene en el imaginario 
humano un peso importante. Pensar en la 
creatividad nos evoca a grandes artistas, obras 
colgadas en museos del mundo, inventos fuera de 
norma. En realidad, la creatividad no es otra cosa 
que la capacidad, humana o no, de crear. La vida 
crea constantemente en todos sus planos, y ese 
acto es un devenir continuo en el que todo está 
naciendo y soltándose para tomar una forma más 
o menos imprevista a cada momento. Eso que se 
da tan naturalmente en el orden planetario 
encuentra su complejidad al pasar por la 
experiencia humana. El ser humano, en la condena 
que es a veces su capacidad de conciencia, puede 
enredar la ecuación e intentar apropiarse de la 
creación. En este artículo, intentaremos dar cuenta 
del juego uraniano y plutoniano que se da en la 
experiencia humana al buscar la creatividad. Para 
eso, analizaremos la novela gótica “Frankenstein” 
de Mary Shelley.

Víctor Frankenstein representa al típico hombre de 
ciencia de la época, obsesionado con su ambición 
de descubrimiento, dispuesto a hacer cualquier 
tipo de sacrificios para adquirir conocimiento 
innovador y, con eso, lograr un lugar de admiración 
entre sus pares. Su búsqueda del conocimiento lo 
ciega en su afán creador y le hace imaginar un 
futuro majestuoso:

El buscador de
verdades 
prohibidas.

Urano y Plutón en
Frankenstein de

Mary Shelley.

Escrito por: Iva Hryc

IMAGEN: Aron Visuaks en Unplash

ARTE Y ASTROLOGÍA

26



Esta declaración nos da la pauta de lo grandilocuente detrás de la ambición de Víctor. Su motor es un 
pulso plutoniano que lo impulsa a llevar su conocimiento al extremo. Víctor se describe a sí mismo con 
características divinas. La fantasía de “romper los límites de la vida y la muerte”, y que toda una especie 
le deba su gratitud, son cualidades sólo aplicables a un creador divino.

Algo sucede en el experimento que no estaba previsto por Víctor: el ser creado lo asusta. Las 
características de “la bestia” no son las que Víctor soñaba. Allí se devela que la verdadera intención de 
Víctor no era crear, sino obtener el reconocimiento social a partir de su creación. Que la figura creada 
no satisfaga las aspiraciones de Víctor es su condena y a la vez su gran aprendizaje. Los seres humanos 
creamos buscando reconocimiento y luego no toleramos la forma propia de nuestra creación. Cuando 
eso sucede, no queda más que enterarnos de que el impulso creativo no era tal. Si sólo estamos 
buscando obtener respuesta social, la esencia misma de la creación queda perdida. Por definición, 
encontrarnos con nuestra creatividad no puede ser como lo planeamos. Si Urano nos confirma, no es 
Urano.

Lo que asusta a Víctor no es el aspecto físico de la bestia. Después de todo, habiéndolo creado él mismo, 
podía prever su apariencia. Lo que horroriza al científico es la vida propia que cobra el ser creado. La 
pérdida de control sobre la creación, una vez puesta afuera, aterra a lo humano. Me pregunto cuánto 
nos pasa esto en muchos órdenes de la vida. Tenemos hijos y queremos que sean a nuestra imagen y 
semejanza. Fundamos proyectos y esperamos que sigan el curso que imaginamos tal cuál lo concebimos. 
Es irónico e interesante que nos despierte tanta libido el crear y luego intentemos matar esa creación 
tabicándola entre estándares previamente pensados.

Mery Shelley usa la fealdad de la bestia para representar lo que es socialmente inaceptable. Víctor 
rechaza su creación por encontrarla fuera de los estándares de belleza. La deformidad de la criatura da 
cuenta de su diferencia, y lo diferente, para lo asustado, inevitablemente significa espantoso o 
amenazante. En este sentido, Víctor no muestra ninguna apertura a lo nuevo y a lo creativo. 
Paradójicamente, aunque su narrativa personal dice buscar nuevos horizontes, en realidad está 
buscando recrear los ya existentes. Esto nos pasa con la creatividad. La búsqueda comienza por algo que 
ya conocemos, y cuando sucede lo realmente nuevo, nos asustamos y tememos sus consecuencias. Nos 
sentamos frente a una página en blanco, un lienzo vacío, un pentagrama sin rellenar, y el pánico nos 

“La vida y la muerte se presentaban para 
mí como límites ideales, que primero 

deberé atravesar para volcar un torrente 
de luz en nuestro mundo oscuro. Una 
nueva especie me bendeciría como su 
creador y fuente; muchas naturalezas 

felices y excelentes me deberán su existen-
cia. Ningún padre podría adjudicarse la 

gratitud de sus hijos tan completamente 
como yo he de merecer la de ellos”.1

ARTE Y ASTROLOGÍA

27



inunda y paraliza. En esos momentos de “bloqueo 
de autor”, Urano, lo creativo, queda tapado detrás 
de los miles de imágenes y exigencias plutonianas 
de logro. La mano tiembla con la pluma bajo la 
presión de escribir solo algo grandilocuente, y no 
podemos contactar con el hecho de que lo nuevo 
solo llega si aflojamos la muñeca y dejamos que 
salga de nosotros eso que nos empeñamos tanto 
en controlar. El ego necesita correrse para dejar 
que lo auténtico se muestre. Pero resistimos, 
porque el miedo es a quedar afuera, a 
diferenciarnos, aunque en la búsqueda consciente 
estemos intentando justamente eso. La creatividad 
uraniana viene indefectiblemente con la angustia 
de exclusión. Ese miedo nos obtura y nos mueve a 
controlar, a retener, a juzgar lo que aparece con 
ojos antiguos e involucionados. Preferimos el dolor 
de la impotencia que la angustia del vacío 
diferenciante. El control se impone entonces como 
una manera de refrenar ese impulso que surge 
desde lo más desconocido de nosotres mismes. El 
mecanismo psíquico, asustado frente a la potencia 
creadora uraniana y la transformación plutoniana, 
recurre a su viejo aliado: el control. Tememos, 
controlamos y así quedamos en una espiral de 
malestar que solo trae más desgracias.

Contrario a lo que se ha instalado en el imaginario 
colectivo, la bestia creada por Víctor es amable y 
amorosa. Son los humanos a su alrededor los que 
muestran cualidades bestiales al rechazarlo 
inmediatamente por su fealdad. Aquí se perfila la 
idea de otredad. La bestia va quedando de lado, no 
por sus características internas, sino por el rechazo 
de lo que lo rodea. La bestia no tiene nombre. A lo 
largo de la historia, Víctor lo llama de muchas 
maneras, todas despectivas: infeliz, demonio, 
diablo, monstruo, demonio infeliz, demonio 
aborrecible, enemigo, odioso. Curiosamente, 
sucede que, ante la falta de nombre de la criatura, 
hemos dado por asociarla con el nombre de su 
creador. Frankenstein es en la novela el científico, 
pero en el imaginario colectivo el nombre está 
asociado con este monstruo mezcla de partes 
humanas. Es como si la condición bestial de su 
creador hubiese imbuido a la criatura. Podemos 
pensar entonces que lo bestial no es, justamente, 
el monstruo, sino lo que el miedo hace con él. Lo 
que hemos de temer no es a lo que creamos, sino 

a nuestras reacciones mamíferas altamente 
defensivas

Otra cuestión es que Víctor no demuestra ningún 
sentido de responsabilidad sobre su creación. Al 
contrario, en su fantasía, la criatura tiene 
obligaciones hacia él, la primera de ellas es su 
eterna gratitud y admiración. En su idea de lograr 
el objetivo aparece una sensación de éxito 
arrogante, y nunca se le ocurre tener una 
responsabilidad en esa creación. ¿Cuál es la 
responsabilidad que nos impone la creatividad? Si 
pensamos en las relaciones mitológicas entre 
Urano y Saturno, podríamos hablar de lo 
imperioso que resulta, ante la presencia de la 
creación, sostener el espacio abierto para que eso 
se desarrolle, no coartarlo ni juzgarlo. La creación 
de vida es puramente teórica para Víctor, así como 
en muches de nosotres, la fantasía de creatividad 
se nos aparece como un acto casi mágico y sin 
ningún tipo de sostén mundano. Pero la creación 
necesita de anclaje. La chispa creadora, una vez 
encendida, requiere que le pongamos el cuerpo, lo 
respiremos, le demos espacio a que eso que se 
creó nos transforme ahora a nosotres, nos enseñe 
algo de lo que llevábamos dentro.

Iv
a 

H
ry

c

ARTE Y ASTROLOGÍA

28



El desprecio de Víctor por su criatura no pasará sin 
consecuencias. El monstruo, que primero intentó 
acercarse para obtener su ternura, después, dolido 
por el desprecio de su padre intelectual, tomará 
venganza y le quitará la vida a casi todos sus 
amigos y parientes. Al final de la historia. El castigo 
de Frankenstein por intentar apropiarse de lo que 
nunca fue suyo es convertirse en un deambulador, 
habitar el mundo sin ninguna sensación de 
vitalidad ni sentido. Víctor comenzó la historia 
como un buscador, pero termina como un 
vagabundo.

¿Qué hacer con eso que se nos impone ante la 
búsqueda creativa? ¿Cómo darle lugar a nuestra 
especificidad individual sin apropiárnosla, sin 
pedirle que nos traiga prestigio y glamur? Algo de 
la humildad se hace evidente. Si podemos 
entregarnos a la idea de que somos siempre 
canales, que nunca lo creado es nuestro como tal, 
tal vez algo pueda hacerle espacio a dejar que 
Urano se desenvuelva, que hable por nosotres, 
para nosotres, que nos cambie, nos humille, nos 
ponga a jugar un juego más funcional y amoroso 
para todes.

IMAGEN: Freestocks en Unplash

ivannahryc@gmail.com

Su amor por la astrología fue el resultado de un largo camino de indagación que comenzó por 
otros lenguajes como la arquitectura, la literatura y la fotografía. Estudió traducción y 
subtitulado y le apasionan las lenguas, los dichos, las frases y todo modo de expresarse con 
palabras. Llegó a la astrología primero como consultante, en momentos de crisis profunda, y se 
enamoró tanto del código que se formó en Casa XI, en Buenos Aires, y luego en la escuela de 
posgrados de Silvia Neira. Actualmente trabaja como astróloga en su consultorio particular en 
Buenos Aires e investiga, reflexiona y ofrece talleres vivenciales junto con su colega Florencia 
Parodi, en Buenos Aires, Argentina. Acaba de terminar su formación en terapia bioenergética 
con Orlando Zaslavsky, y espera seguir encontrando puntos de síntesis entre el código 
abstracto de la astrología y el mundo concreto del cuerpo, la vivencia y la emoción, para 
acompañar y acompañarse a encontrar más maneras de habitarnos más conscientemente.

astropuenteiva.hryc

Iv
a 

H
ry

c

Shelly, Mary. Frankenstein. Cambridge Literature. C.U.P. Cambridge. 1998. 
Página 58. (La traducción es de quien escribe el artículo)

1.

ARTE Y ASTROLOGÍA

29



La consultante había recibido un monto 
importante de dinero como regalo por parte de 
una amiga. Lo había guardado en un sobre color 
carmín y no podía encontrarlo en ninguna parte. 
Luego de buscar cuidadosamente, realizó la 
pregunta horaria.

El primer punto es verificar la radicalidad de la 
carta: la pregunta fue formulada a la  hora planeta-
ria de Júpiter, planeta de la misma naturaleza 
humoral que el ascendente en Leo y que, además, 
por ser esta una carta nocturna, es el regente de 
Leo por triplicidad. Puede considerarse que la 
pregunta está enraizada, fue bien formulada y que 
la consultante está en condiciones de beneficiarse 
de la respuesta. 

El ascendente en Leo y su regente, el Sol,
representan a la consultante. Para el dinero
tomaremos varios significadores: en primer lugar a
Mercurio, regente de la casa 2, de las posesiones; 
también a la Luna, que además de indicar cómo se 
desarrollarán los acontecimientos, se considera un 
significador natural de los objetos perdidos, y por 
último, a la Parte de la Fortuna, parte arábiga que 
se relaciona con la riqueza. 

¿Dondé está el
dinero?
Escrito por: Maria Blaquier

IMAGEN: Josh Apple en Unplash

Carta Natal del momento, sobre la pregunta de la consultante.

ASTROLOGÍA HORARIA

30



¿Es posible encontrarlo?

¿Dónde está el objeto?

Lo primero que me pareció importante al recibir esta consulta fue determinar si las posibilidades de 
recuperar el objeto eran fuertes. Encontré los siguientes testimonios a favor de la recuperación:

Estimé que los testimonios a favor de la recuperación, si bien no garantizaban que el objeto iba a ser 
encontrado, eran suficientemente favorables. El próximo paso sería definir el lugar donde la consultante 
debería buscarlo.

Mercurio, regente de casa 2, está a menos de 30 grados del Sol, el planeta que representa a la 
consultante, y en el mismo signo. Según William Lilly, esto es un testimonio de que el objeto 
está cerca de la consultante, o entre sus posesiones.

El regente de la casa 4 (donde fue depositado) está en un ángulo. Los significadores en los 
ángulos presuponen que el objeto está en un lugar frecuentado por la consultante.

La Luna, regente natural del objeto, está aspectando a un benéfico, Júpiter, que le aporta su 
influencia protectora.

La Luna está aplicando a fortuna, otro de los significadores del dinero, por trígono.

La Luna está yendo hacia el Sol, significador de la consultante, lo que permite presuponer que 
el objeto se está acercando a la consultante.  Una vez establecidos los testimonios a favor de 
la recuperación, me enfoqué en aquellos que sugerían que el objeto no sería hallado:

Mercurio, el dinero perdido, está a menos de 5 grados de la cúspide de casa 6, una casa 
cadente y que no recibe luz desde ascendente; esta posición sugiere que el dinero está en un 
lugar poco visible.

La Luna no tiene dignidad esencial; está en exilio, lo cual indica que el objeto no está en su 
lugar.

La Luna está combusta, muy cerca del Sol, “quemada”por la luz del astro que la tapa con su 
propia luz e  impide que la Luna (el dinero) sea visible.

La Luna en Capricornio está dispositada por un maléfico, Saturno.

El Sol, la Luna y Mercurio están en Capricornio, signo que refiere a lugares cerca del piso, a 
lugares oscuros o fríos. Se me ocurrió que podía estar en el sótano.

Mercurio y la Luna están en el mismo signo que el Sol: el objeto está en el lugar donde la 
consultante pasa la mayor parte de su tiempo.

Mercurio está cambiando de signo, lo cual sugiere que el objeto está detrás de algo o entre dos 
superficies. Lilly dice: “Si el significador está cambiando de signo, está detrás de algo o entre dos 
cuartos o está en el límite entre dos cuartos.” (AC, p.32) 

Según el americano Alphee Levoi “hay una fuerte correlación entre que el significador esté en 
los grados finales de un signo y el objeto se encuentre cerca de una ventana, portón, puerta o 
en una caja o paquete a punto de ser movido de una localización a otra”.

ASTROLOGÍA HORARIA

31



ASTROLOGÍA HORARIA

Al día siguiente, la consultante encontró el sobre con el dinero en un cajón de su cómoda  (Parte de 
Fortuna en Virgo), entre su ropa (Mercurio en el mismo signo que el Sol), a media altura. El sobre había 
quedado atascado (Mercurio cambiando de signo) entre la ropa y la tapa del cajón, por eso no estaba 
visible (Luna combusta). 

El Sol y la Luna en casa 5 sugieren un lugar de juego, en un bar, en una fiesta, un restaurante, 
en un lugar de recreamiento, en el playroom, entre las cosas de los hijos. 

El último contacto del Sol, significador de la consultante, fue a Júpiter, lo que indica que lo pudo 
haber perdido mientras reorganizaba las cosas de la casa. De hecho, la consultante constató 
que había estado ordenando la casa “frenéticamente”unos días antes, y su temor era haberlo 
botado en la basura.

La Parte de la fortuna en Virgo: área de almacenamiento, roperos, cajones, baúles.

¿Cómo lo perdió?

María Blaquier, nacida en Argentina, ha estado involucrada con la astrología desde 1987. Es al 
co-fundadora de la escuela online Academia de Astrología Avanzada MB 
(www.mariablaquier.com).

María tiene la Certificación en Horaria de la STA (School of Traditional Astrology), y está 
completando el Nivel Avanzado y la Maestría en Horaria en la STA. Sus estudios incluyen 
astrología dracónica, tradicional y psicológica. Sus artículos aparecen en varios medios, The 
Astrological Journal, Stellium, IAMINFINITY, MidHeaven, astro.com.
Es autora del libro Astrología tradicional: Técnicas predictivas de los Señores del tiempo: ed. 
Kier, Bs. As.); y ofrece tutoriales en su canal de YouTube: Academia de Astrologia Avanzada MB.

En la actualidad, se desempeña como miembro directivo de la organización AFAN.

María
 B

la
q

u
ie

r

maríablaquier.com

32



33

LAS ALAS DE HERMES

Decumbitura y el uso 
de la Luna en cartas 

críticas según Culpeper
Escrito por: Tania Daniels 

- segunda parte -

‘In Effigiam Nicholai Culpeper Equitis’ por Richard Gaywood 
(Portarretrato de Nicholas Culpeper en el Museo Británico de Londres, producido entre 1644-1662)



LAS ALAS DE HERMES

En la primera parte de este artículo, introduje las decumbituras y mostré cómo ver si una persona está 
enferma o no, con qué tipo de enfermedad está tratando y si es un padecimiento crónico o agudo. Esta 

segunda parte va a demostrar cómo trabajar con decumbituras.

Hay muchas técnicas distintas en relación a las 
decumbituras, y su origen es lejano en el pasado. 
Los doctores Hipócrates (460-379 a. C.) y Galeno 
(129-200 d. C.) fueron, probablemente, sus 
exponentes más prominentes, de forma que su 
técnica se utilizó ampliamente por astrólogos 
ingleses en el siglo 16. También William Lilly, quien 
popularizó la astrología horaria, hace referencia a 
ellos. Ambos doctores usan los tránsitos de la 
Luna en una decumbitura para establecer un 
momento favorable para empezar la terapia o para 
tomar una medicina específica. De acuerdo con 
Galeno, el doctor debía esperar a la invitación de 
la naturaleza para ayudar. Antes de ese momento, 
la medicina sería inefectiva o, al menos, no 
completamente efectiva. Sin embargo, encontrar 
las teorías de Galeno en Astrología Cristiana de 
William Lilly es sorprendente, ya que esta técnica 
se basa en aspectos que son inusuales en 
astrología tradicional y en particular para Lilly, 
como el semisextil (30°) o la sesquicuadratura 
(135°). Sólo el astrólogo, botánico y naturópata 
Nicholas Culpeper (1616-1654), un estudiante de 
Lilly y conocido en la historia inglesa como uno de 
los más importantes sanadores de su tiempo, 
describió en detalle los métodos de Hipócrates y 
Galeno para aplicar decumbituras, pero también 
introdujo un sistema más sencillo basado en los 
aspectos clásicos.

Este artículo trae luz sobre la técnica de Culpeper 
y explicar en detalle qué hizo.

En la página 52 de su libro Judgement of Diseases 
from the Decumbiture of the sick (1655),Culpeper 
da un ejemplo práctico. Había sido llamado para 
visitar a una mujer enferma que tenía fiebre y que 
había sido abandonada por su doctor, quien creía 
que tenía la plaga. Culpeper no menciona quién le 
llama, pero parece que, al menos inicialmente, no 
sabía que estaba siendo llamado para una segunda 
opinión. Lo primero que hace es dibujar la 

FIGURA 1: Decumbitura mujer enferma (11 Dic 1647 11:58 PM)

1

2

3

4

5

6

decumbitura para el momento en que la mujer 
había enfermado.

7

34



LAS ALAS DE HERMES

En este caso, la mujer está descrita por el regente del Ascendente: Venus en Sagitario. Venus está 
peregrina, retrógrada y en una casa cadente, circunstancias que describen su pobre condición de salud. 
El regente de la casa 6 está en la casa 12, y el regente del ascendente depende de un planeta en la casa 
12, razón por la que Culpeper asume que ella es responsable de su enfermedad, por ejemplo, como 
consecuencia de una negligencia o un estado depresivo. “La cúspide de la sexta casa está en Piscis, una 
indicación de que la enfermedad fue causada por pies mojados o fríos, que la desestabilizaron 
físicamente. El regente de la casa 6, Júpiter, describe la enfermedad. Generalmente describe la sangre, 
el hígado, las vértebras y los pulmones. En esta carta, se encuentra en Virgo e señala, por lo tanto, a los 
intestinos. Júpiter está relacionado tradicionalmente con abundancia y riqueza, pero en este caso está 
más bien representando hinchazones. Por lo tanto, el intestino está inflamado y su función afectada: no 
puede ser vaciado. Culpeper menciona que la paciente hacía una semana que no conseguía ir al baño. 
Ya que Júpiter también rige los pulmones y, por lo tanto, la circulación del oxígeno en el cuerpo, 
podemos suponer que la mujer sufría de mucho aire en el intestino, del cual no podía deshacerse”.

Aunque ya en Sagitario, Venus está en la casa 3, cuya cúspide está en Escorpio. Sagitario es un signo de 
fuego y, por lo tanto, indica fiebre. Escorpio hace que esta fiebre sea violenta y que consuma al cuerpo. 
Escorpio también indica la posibilidad de envenenamiento (Escorpio está regido por el maléfico Marte). 

Es interesante prestar atención al rol del doctor de la mujer antes de que Culpeper fuera convocado. 
Tanto Lilly como Culpeper asocian al doctor con la casa 7, y la medicina con la casa 10. En esta 
decumbitura, Aries está en la cúspide de la casa 7 y describe a un hombre impulsivo que actúa sin 
pensar demasiado. La posición de Marte en la casa 4, combusto y en conjunción con el Nodo Norte, 
sugiere que el final de la enfermedad está cerca, aunque no de la forma en que se espera. De hecho, la 
casa 4 describe el final de todas las cosas, y en una enfermedad esto puede ocurrir con la sanación o la 
muerte.

El doctor había prescrito una fuerte y posiblemente tóxica purga. Lilly asocia los laxativos con Marte, que 
además se corresponde con la naturaleza del doctor. Ya que Marte está en la casa 4 (el final de las cosas) 
y en aversión a Venus, está claro que el remedio es demasiado fuerte para la paciente. Aumenta la 
irritación del intestino y no estimula la evacuación del vientre ni la relajación de la musculatura contraída. 
Este remedio, además, puede causar el aumento de la temperatura en el cuerpo.

¿Qué podía hacer Culpeper ahora para ayudar a la mujer enferma y con qué terapia respondería su 
cuerpo de forma positiva?

La décima casa está en el signo de Cáncer, de la triplicidad de agua. Cáncer generalmente describe el 
estómago y, en particular, su parte superior. Este órgano, en la presencia de enfermedad, puede indicar 
mala digestión. El agua describe esa cualidad que calma, disuelve, desintoxica y tiene propiedades 
laxantes. Esta es la razón por la que Culpeper decidió administrar enemas suaves.

Ahora la pregunta es cuándo administrar la medicina. Culpeper opinaba que en la naturaleza había 
siempre un momento oportuno para hacer cada cosa. No siempre la naturaleza muestra sus manos o 
acepta nuevas jugadas. Por esta razón, y para poder hacer afirmaciones en cuanto a la futura evolución 
de la enfermedad, Culpeper desarrolló una técnica nueva que se basaba en ciertos aspectos de la Luna 
(o, según la enfermedad, del Sol). Esta técnica es hoy en día llamada la técnica de la crisis de la Luna. 
Prefiero llamarla “técnica de los períodos críticos de la Luna”, para diferenciarla de la que utiliza las fases 
lunares, conocida como carta crítica.

8

9

10

11

12

15

16

13

14

17

35



LAS ALAS DE HERMES

La carta de los períodos críticos
de la Luna

Después de la primera mirada a la decumbitura y la 
clasificación de la enfermedad como aguda o 
crónica (ver Parte 1 de este artículo en el número 
anterior), Culpeper derivó la carta hasta que la 
Luna estuviera exactamente sobre el Ascendente, 
usando casas iguales. Así, obtuvo un nuevo 
ascendente, como se muestra en la figura 2.18

FIGURA 2: Períodos Críticos

La carta derivada no se usaba para describir la enfermedad, sino para un estudio rápido y práctico de 
las tres fases de cualquier enfermedad. Estos son:

El primer período de juicio corresponde al momento en que la Luna llega a los 30° de ángulo 
(semi-sextil) en relación con su posición en la decumbitura. Generalmente ocurre dos días y medio 
después de la aparición de la enfermedad. En la mayor parte de las enfermedades, a esta altura, 
los síntomas ya son totalmente visibles (por ejemplo, erupciones en el caso de la rubéola o de la 
viruela). El cuadro clínico está casi completo. Esto permite que el doctor haga un diagnóstico 
preciso de la enfermedad y que sepa con antelación qué problemas físicos se van a manifestar en 
el corto plazo (como aumento de fiebre o problemas en los riñones o algún otro síntoma). 

19

A) Principio de la enfermedad
    1. Primer juicio
    2. Período intercedente
    3. Crisis

1.

36



LAS ALAS DE HERMES

Durante el período intercedente, el cuerpo normalmente se beneficia de un corto intervalo de 
descanso en el que los síntomas no empeoran (a veces incluso mejoran) y la persona enferma 
gana algo de fuerza antes de la siguiente crisis. El análisis de los recursos personales en tanto 
fuerza muestra qué tan preparado está el cuerpo para superar la enfermedad.

Crisis: Se organizan las defensas y el frente de ataque está listo. Ahora será decidido si el/la 
paciente recuperará o no su salud. En el caso particular de una enfermedad insidiosa, o un sistema 
inmune débil, el/la paciente puede necesitar más de una crisis lunar para superar la enfermedad.

La Luna en tránsito en conjunción, sextil o trígono a la posición de Venus o Júpiter en la 
Decumbitura
La Luna en tránsito en conjunción, sextil o trígono a Venus o Júpiter en tránsito
Venus o Júpiter en tránsito en el Ascendente de la Decumbitura.

2.

3.

A partir de estas breves explicaciones de los períodos críticos de la Luna, se hace evidente qué tan útil 
puede ser para el astrólogo su análisis a la hora de preparar al paciente para lo que vendrá. Culpeper 
también usaba esta técnica para ver cuándo la naturaleza aceptaría ser ayudada, es decir, cuándo era el 
momento correcto para administrar la medicina o empezar una nueva terapia. Estos momentos eran:

En el ejemplo de Culpeper, él escribe que la mujer sufría de viruela (mal interpretada por el doctor como 
la plaga). Júpiter,regente de la casa 6, describe el hígado, los pulmones y la sangre. El contagio de viruela 
ocurre a través de infección de gotas pequeñas en el aire, y por la tanto, a través del elemento aire, 
regido por Júpiter. El regente del ascendente describe la salud, pero también la constitución física en 
particular. El Ascendente en Libra generalmente describe a una persona agradable, pero, en esta carta, 
Venus está en una casa cadente y peregrina, en otras palabras, perdió todo su atractivo. El movimiento 
retrógrado del planeta también sugiere que van a quedar cicatrices de la viruela.

Culpeper mencionó, de hecho, que la paciente estaba desfigurada por su enfermedad, y lo atribuyó a 
Marte, que está separándose de un sextil a la Luna. Todavía más, Marte también representa la medicina 
administrada por el doctor anterior, que había ocasionado la acumulación de toxinas y el aumento de la 
fiebre. Dado que Marte estaba en Capricornio, la mujer sufría también de dolor e hinchazones en las 
rodillas.

¿Sobreviviría la mujer a su enfermedad?

Culpeper mencionó, de hecho, que la paciente estaba desfigurada por su enfermedad, y lo atribuyó a 
Marte, que está separándose de un sextil a la Luna. Todavía más, Marte también representa la medicina 
administrada por el doctor anterior, que había ocasionado la acumulación de toxinas y el aumento de la 
fiebre. Dado que Marte estaba en Capricornio, la mujer sufría también de dolor e hinchazones en las 
rodillas.

37



LAS ALAS DE HERMES

FIGURA 3: Primer Período de Juicio (14 Dic 1647 6:30 AM)

En la carta calculada para el primer juicio, la Luna está en conjunción con el Ascendente y acaba 
de separarse de una cuadraturacon  Júpiter y una conjunción con Venus. Recuerden que Venus 
en la Decumbitura rige a la mujer enferma y su estado físico, mientras que Júpiter describe la 
enfermedad. No hace mucho que se han encontrado y separado: la enfermedad es manifiesta y 
es visible. En la carta del juicio, los Señores del Ascendente y de la casa 6 han cambiado en 
relación con la Decumbitura. Saturno en la casa 6 muestra una enfermedad insidiosa, y su 
posición en Cáncer describe dolor en el estómago. Saturno rige las facultades retentivas del 
cuerpo y conserva los elementos de nutrición. Generalmente describe una obstrucción o 
disfunción.

1.

Todas las casas angulares están en signos cardinales. La Luna se mueve rápido y hace sextil a Júpiter. 
Estas son indicaciones de que la enfermedad terminará pronto. Sin embargo, los regentes del 
Ascendente y de la casa 6 están estacionarios, lo que hace que la enfermedad dure más de lo usual en 
estos casos. 

Todas las casas angulares están en signos cardinales. La Luna se mueve rápido y hace sextil a Júpiter. 
Estas son indicaciones de que la enfermedad terminará pronto. Sin embargo, los regentes del 
Ascendente y de la casa 6 están estacionarios, lo que hace que la enfermedad dure más de lo usual en 
estos casos. 

¿Está tratando con una enfermedad aguda o crónica?

El curso de la enfermedad como se muestra en las cartas de los períodos críticos de la Luna 

1. 10°40’ Sagitario
     (1er Juicio)
2. 10°40’ Capricornio 
     (1er período intercedente) 
3. 10°40’ Acuario
     (1era crisis)

20

38



LAS ALAS DE HERMESLAS ALAS DE HERMES

FIGURA 4: Primer Período Intercedente (16 Dic 1647 1:24 PM)

En la carta del primer período intercedente, Saturno está en conjunción con el Ascendente. 
Saturno describe enfriamiento. La paciente sufría temblores, que son típicos en esta enfermedad. 
La Luna se está acercando a una conjunción con Marte. Este contacto estresa y debilita el cuerpo, 
que no encuentra la paz necesaria para recuperar la fuerza antes de la siguiente crisis. La 
enfermedad no está mejorando temporalmente, sino empeorando. Ahora la paciente necesita 
descansar, y eventualmente algunos remedios pueden calmar a Marte (posiblemente algún 
anticonvulsivo y emoliente). Sin embargo, justo en ese momento, el primer doctor administró una 
purga fuerte que aceleró el proceso de la enfermedad, y también aumentó la fiebre.

2.

En esta carta crítica, la Luna se está separando de un sextil al regente del Ascendente, Venus, y 
transfiere su luz a Saturno. Esto indica una crisis particularmente difícil, aún sin indicar la muerte 
de la paciente, ya que Saturno no es el regente de la casa 8.

El Sol y Marte en cuadratura con el Ascendente muestran peligro de muerte. Si la Luna hubiese 
emitidosu luz en algún aspecto con Marte en lugar de Saturno, esto habría significado una indicación 
directa de que la mujer no superaría la enfermedad. Hay otros factores que muestran que la mujer 
sobrevivirá: Saturno en el Ascendente en su exaltación y, por lo tanto, amistoso. Aún así, la indicación 
de la inminente recuperación de la mujer es el trígono en aplicación entre el Sol y Júpiter.

2.

Venus en Sagitario, un signo de fuego, describe fiebre e inflamaciones. Venus está en una casa de agua, 
lo cual sugiere secreciones o abscesos y pus. No se nos dice en qué parte del cuerpo aparecieron las 
pústulas, pero la posición de Venus en la casa 12 sugeriría los pies (y de hecho, de acuerdo con 
Wikipedia, las pústulas normalmente aparecen en la cabeza, las manos y los pies, y son raras en el 
vientre, los muslos o el pecho). Venus en Sagitario describe los muslos.

21

39



LAS ALAS DE HERMES

FIGURA 5: Primera Crisis (18 Dic 1647 11:45 PM).

FIGURA 6: Segundo Período de Juicio (21 Dic 1647 12:00 AM)

Ahora que Culpeper sabía que la mujer iba a 
sobrevivir, quería saber cuándo se curaría. Por esta 
razón, estudió la segunda secuencia de los 
períodos críticos de la Luna, su segundo período 
de juicio, el segundo período intercedente y la 
segunda crisis. Luego sólo miraría la Luna y su 
ingreso en una nueva casa en la Decumbitura. 
Entonces, si la Luna a 10°40’ de Acuario describía 
la primera crisis, su posición a 10°40’ Piscis 
describirá el segundo momento de juicio.

El regente del Ascendente, Marte, está en su 
exaltación. La Luna se está separando de un sextil 
con el Sol y está aplicando un sextil a Marte. Marte 
y Saturno en casas angulares generalmente 
indican situaciones difíciles, pero Júpiter en la casa 
6 va a ayudar. En esta carta, es interesante notar 
que el Marte de la Decumbitura describe al doctor 
y su medicina. En la segunda carta judicial, su 
ignorancia se hace evidente al posicionarse en la 
casa 10. Sólo en este momento, Culpeper entra al 
juego. Administra suaves y cuidadosos enemas 
(Luna en signo de agua en sextil con el regente del 
Ascendente, Marte). 

Culpeper concluye, brevemente, por decir que la 
mujer no tendría fiebre en la segunda crisis, 
cuando la Luna exaltada hiciera trígono con el Sol 
(Vida) y Mercurio (regente de la casa 6).

40



taniadanielsastro@gmail.com

Tania Daniels tiene un degree en administración de negocios. Se interesó en astrología en 1998 
luego de haber leído el análisis astrológico de La Última Cena de Leonardo da Vinci. Terminó de 
entrenarse en astrología psicológica en 2002 en Berlin en la escuela de la Asociación 
Astrológica de Alemania (DAV). En 2009, fue introducida a la astrología tradicional. Tiene el 
Diploma en Horaria de la STA (Master’s Course), estudió el Curso de Astrología Medieval de 
Robert Zoeller y obtuvo el diploma en Astrología Helenística a principios de 2017 de parte de 
Chris Brennan.  Tania está profundamente interesada en Ayurveda, medicina natural y 
astrología médica, también en las técnicas de pronóstico de la astrología antigua. Sus 
numerosos artículos han sido publicados en www.astro.com, en inglés en Astrological Journal, 
la alemana Meridian Fachzeitschrift für Astrologie y la italiana Linguaggio Astrale, la revista de 
ISAR, y en la publicación de AFA, The Ascendant. Es tutora del QHP , contribuye 
continuamente con Infinity Astrological Magazine y es conferenciante internacional. Sus 
artículos han sido publicados en alemán, inglés, italiano y turco. Tania vive en Italia y ofrece 
consultas de astrología natal y horaria, en persona y por zoom. Actualmente está escribiendo 
un libro sobre latitud.

Ta
n

ia
 D

an
ie

ls

taniadaniels.com

LAS ALAS DE HERMES

FIGURA 7: Segunda crisis (26 Dic 1647 1:00 PM)

Finalmente, Culpeper menciona que al momento 
de la tercera crisis lunar, la mujer no sólo estaría 
curada, sino incluso viajando al extranjero.

William Lilly, Christian Astrology, Astrology Classics, 2003

Cuando Lilly escribió su Christian Astrology, no era doctor todavía. Fue años 
más tarde que tomó el Juramento Hipocrático. En su libro, sólo menciona la 
técnica Hipócrates para decumbituras. En sus ejemplos, se fija si el paciente 
sobrevivirá o no, pero no mira los detalles de las enfermedades. 

Lilly, p. 266

Culpeper es a menudo llamado doctor pero nunca obtuvo un diploma en 
medicina. Era un botánico astrológico, ampliamente conocido por curar con 
éxito a los pobres en su ambulatorio de Spittlefield, cerca de Londres.

1

2

3

4

Nicholas Culpeper, Astrological Diseases from the Decumbiture of the Sick, 
Astrology Classics, 2003, p. 40. Hipócrates ponía la Luna de la decumbitura 
en el Ascendente y dividía el círculo cada 45°, obteniendo 8 casas que usaba 
para sus predicciones. Había incluso una división por casa cada 22,5 grados, 
que resultaba en 16 casas.

Nota de la traducción: como se indica en el artículo, los cálculos de Culpeper 
y los hechos con ordenadores modernos varían levemente debido al cambio 
de calendarios y la capacidad de los ordenadores de hacer cuentas 
matemáticas de forma más precisa. En todos los gráficos se indica la fecha 
original que usó Culpeper, pero la posición planetaria de algún elemento 
puede variar en un grado aproximadamente.

Nota de traducción: no encontramos este libro publicado en español a la 
hora de traducir este artículo. El nombre en castellano sería “Sentencia de las 
enfermedades a partir de la Decumbitura de los enfermos”.

Culpeper, p. 52

Los textos antiguos mencionan que la enfermedad a menudo entraba en el 
cuerpo por los pies fríos o por un exceso de bilis. La ciencia moderna prefiere 
hablar de resfríos que han debilitado el sistema inmune.

Culpeper, p. 53, 71

Lilly, p. 151

Lilly, p. 261

Culpeper menciona que el doctor había administrado a la mujer una alta 
dosis de Convolvulus scammonia. Hoy sabemos que este plan es inerte hasta 
que ha pasado del estómago al duodeno, donde se encuentra con la bilis, y 
así se convierte en un purgativo poderoso pero inofensivo hasta que alcanza 
el estómago y el duodeno, donde causa un aumento de la secreción y 
producción de bilis, lo cual puede llevar a una irritación gastrointestinal 
fuerte. Culpeper ya sabía esto en 1655 y recomendaba no usarla.

Lilly, p. 68

Lilly, p. 245

Como se explicó en la primera parte de este artículo, las enfermedades 
crónicas están descriptas por aspectos al Sol; las enfermedades agudas, por 
aspectos a la Luna.

En inglés: “technique of the Moon crisis”.

Para enfermedades agudas (la Luna no se está separando de Saturno, ubica 
a la Luna en el (nuevo) ascendente. Para enfermedades crónicas (la Luna se 
está separando de Saturno), ubica al Sol en el (nuevo) ascendente. Por favor, 
tener en cuenta que tenemos otra definición de “crónica” de la que usaban 
los astrólogos antiguos. Una enfermedad crónica era simplemente una muy 
larga enfermedad, mientras que “aguda” indicaba corta.

El principio de la enfermedad o el momento en que fue calculada la 
decumbitura no se tiene en cuenta aquí.

Esta carta no requiere que la Luna esté en el Ascendente, como lo hace la 
decumbitura. 

 https://en.wikipedia.org/wiki/Smallpox

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

41



PUENTES

Entrevista por:
Iva Hryc

Entrevista a Alejandra Silva

Para este número, nos dimos el gusto de entrevistar 
a Alejandra Silva, taróloga y acuarelista, autora de 
las tapas de Stellium desde hace tiempo. Nos 
encontramos en un momento muy particular, y 
decidí hacer las notas a un lado y dejar que, como el 
antiguo lenguaje sagrado que Ale comparte, la 
charla se desplegara por lugares inesperados.

¡Gracias, Ale!

Terrible. Pensar en lo que implicó la pandemia para 
cada uno y esta noticia justo cuando empezamos a 
salir de la pandemia. Porque creo que no es lo 
mismo que si fuera en otro momento. Leí un 
comentario que hizo alguien: “tanto cuidar la vida” y 
de pronto ves por un lado la gente con barbijo en la 
calle, y por el otro ves la imagen de un tanque 
pasando por arriba de un auto con la persona 
adentro. Pero entonces yo digo, si después de esto 
no aprendemos cuál es el eje de la vida, no lo 
aprendemos más. Para mí es muy fuerte venir de 
esto de cuidarnos, del miedo al otro y de golpe 
estás en una guerra. ¿Qué miedo al otro? Te tenés 
que ir de tu casa con lo puesto, están todos en los 
búnkers. Si después de esto, alguien se hace 
problema por una nimiedad, no entendió nada. Hay 
una frase en el libro de Camoin que dice que lo más 
importante en el ser humano es que tome contacto 
con su alma. Y me pareció una manera muy sencilla 
de decir algo profundísimo. Para qué, cuál es el 
sentido. Porque hay un montón de cosas de las que 
estamos pendientes que seguro no tienen que ver 
con el sentido del alma. Entonces yo pienso, si 
pasamos una pandemia, con todo lo que nos hizo 
vivir, con el estado de soledad que nos trajo a todos 

Qué momento intenso estamos viviendo
a nivel mundial, Ale.

en un montón de tiempo, de obligarnos a estar con 
nosotros mismos y aislados del resto y después, 
cuando estamos apenas saliendo de eso, esta 
noticia. Si uno no expande la conciencia en un 
momento así, ¿cuándo?

Y, sin embargo, colectivamente, parecería que 
no expandimos la conciencia.

Bueno, yo soy Sagitario y a pesar de mi Luna en 
Escorpio soy optimista. Yo creo que hay mucha 
gente que sí tomó conciencia. Lo que pasa es que 
tal vez no son los que están en las tomas de 
decisiones de este tipo. Lo que se puede hacer a 
nivel concreto a veces es difícil de canalizar y 
vivenciar. Pero hubo movilizaciones en contra de 
esto en muchos lados.  Yo no creo que el sentido 
mayoritario de la humanidad en este momento esté 
aprobando esto. Creo que la pandemia lo que hizo 
es que se note más y se exteriorice más aquello de 
lo que cada cual está hecho. Entonces nos obligó a 
todos a ver mucho. A ver afuera y dentro. Y ahora, 
cuando es el momento de volver a recomponer y 
relacionarnos y volver a juntarnos, hacerlo desde 
una visión nueva de todo, desde ser de alguna 
manera nuevos todos, encontramos esta noticia 
que tiene que ver con la vida y la muerte. El sentido 
de la vida. Pensar en una persona que ya no está, 
cuáles eran sus preocupaciones. Cuáles hubiesen 
sido desde otro lugar. En ese sentido es un 
momento que siento que estamos viviendo cosas 
terribles y tal vez veamos cosas más terribles aún, 
pero estoy convencida de que al mismo tiempo 
está habiendo una expansión de conciencia en 
muchos seres humanos. O sea, yo lo veo en las 
consultas. Yo siento que en el tiempo de pandemia 
quizás la consulta empezó por la angustia de lo que 
estaba pasando, pero esa angustia llevó a esto de 
tomar contacto con el alma. Qué es lo que 
realmente me importa. Y en cosas muy simples. 
Tengo una amiga que un día me dijo: “de golpe abrí 
mi placar y miré y dije, para qué tengo tanta ropa?”. 
Eso es un hecho banal, cotidiano, que implica un 
montón. Entonces, yo creo que trae todo eso, pero 
eso no quita que uno se angustie. La noticia de ayer 
es como de golpe ir para atrás, pero bueno. Hay 
que vibrar en otra energía.
 

IMAGEN: Viva luna studios en Unplash

42

El amigo
que ronda



Terrible. Pensar en lo que implicó la pandemia para 
cada uno y esta noticia justo cuando empezamos a 
salir de la pandemia. Porque creo que no es lo 
mismo que si fuera en otro momento. Leí un 
comentario que hizo alguien: “tanto cuidar la vida” y 
de pronto ves por un lado la gente con barbijo en la 
calle, y por el otro ves la imagen de un tanque 
pasando por arriba de un auto con la persona 
adentro. Pero entonces yo digo, si después de esto 
no aprendemos cuál es el eje de la vida, no lo 
aprendemos más. Para mí es muy fuerte venir de 
esto de cuidarnos, del miedo al otro y de golpe 
estás en una guerra. ¿Qué miedo al otro? Te tenés 
que ir de tu casa con lo puesto, están todos en los 
búnkers. Si después de esto, alguien se hace 
problema por una nimiedad, no entendió nada. Hay 
una frase en el libro de Camoin que dice que lo más 
importante en el ser humano es que tome contacto 
con su alma. Y me pareció una manera muy sencilla 
de decir algo profundísimo. Para qué, cuál es el 
sentido. Porque hay un montón de cosas de las que 
estamos pendientes que seguro no tienen que ver 
con el sentido del alma. Entonces yo pienso, si 
pasamos una pandemia, con todo lo que nos hizo 
vivir, con el estado de soledad que nos trajo a todos 

Y también confiar en un propósito que nos 
trasciende más allá de lo que podemos 

entender de los procesos.

en un montón de tiempo, de obligarnos a estar con 
nosotros mismos y aislados del resto y después, 
cuando estamos apenas saliendo de eso, esta 
noticia. Si uno no expande la conciencia en un 
momento así, ¿cuándo?

Y, sin embargo, colectivamente, parecería que 
no expandimos la conciencia.

Bueno, yo soy Sagitario y a pesar de mi Luna en 
Escorpio soy optimista. Yo creo que hay mucha 
gente que sí tomó conciencia. Lo que pasa es que 
tal vez no son los que están en las tomas de 
decisiones de este tipo. Lo que se puede hacer a 
nivel concreto a veces es difícil de canalizar y 
vivenciar. Pero hubo movilizaciones en contra de 
esto en muchos lados.  Yo no creo que el sentido 
mayoritario de la humanidad en este momento esté 
aprobando esto. Creo que la pandemia lo que hizo 
es que se note más y se exteriorice más aquello de 
lo que cada cual está hecho. Entonces nos obligó a 
todos a ver mucho. A ver afuera y dentro. Y ahora, 
cuando es el momento de volver a recomponer y 
relacionarnos y volver a juntarnos, hacerlo desde 
una visión nueva de todo, desde ser de alguna 
manera nuevos todos, encontramos esta noticia 
que tiene que ver con la vida y la muerte. El sentido 
de la vida. Pensar en una persona que ya no está, 
cuáles eran sus preocupaciones. Cuáles hubiesen 
sido desde otro lugar. En ese sentido es un 
momento que siento que estamos viviendo cosas 
terribles y tal vez veamos cosas más terribles aún, 
pero estoy convencida de que al mismo tiempo 
está habiendo una expansión de conciencia en 
muchos seres humanos. O sea, yo lo veo en las 
consultas. Yo siento que en el tiempo de pandemia 
quizás la consulta empezó por la angustia de lo que 
estaba pasando, pero esa angustia llevó a esto de 
tomar contacto con el alma. Qué es lo que 
realmente me importa. Y en cosas muy simples. 
Tengo una amiga que un día me dijo: “de golpe abrí 
mi placar y miré y dije, para qué tengo tanta ropa?”. 
Eso es un hecho banal, cotidiano, que implica un 
montón. Entonces, yo creo que trae todo eso, pero 
eso no quita que uno se angustie. La noticia de ayer 
es como de golpe ir para atrás, pero bueno. Hay 
que vibrar en otra energía.
 

Yo creo profundamente que es un momento en el 
que mucha gente va a expandir su conciencia. 
Además, creo que no es casual que el tarot esté 
resurgiendo en esta época. Porque si vos te fijás, 
hace unos años no se hablaba tanto de tarot. Había 
gente que estaba en eso, que investigaba, pero no 
estaba tan generalizado y, si uno presta atención, 
no en todos lados, pero está creciendo mucho más 
la visión del tarot como lenguaje sagrado, no como 
funcionaba alguna vez que la gente decía: “¿me leés 
las cartas?” como una herramienta para predecir el 
futuro y a lo que apuntaba eso; saber si me va a ir 
bien en el trabajo y hasta ahí. No, ahora hay más 
información, hay libros, hay artistas que se ocupa-
ron de los arquetipos del tarot desde un lugar muy 
profundo. Entonces, ¿qué pasa? Yo creo que ese 
secreto quedó encriptado en un mazo de cartas. 
Jodorowsky habla de que, en el año 1 en España, 
por la zona de Francia, Marsella, donde nació el 
tarot, las sinagogas, las mezquitas, las iglesias, todo 
estaba junto. Los religiosos hablaban y compartían, 
y se intuyó que eso se iba a separar, y el mensaje 
sagrado quedó guardado con símbolos en un mazo 
de cartas. ¿Para qué? Para que cuando la humani-
dad estuviese preparada comenzara a estudiar, a 
desentrañar. Para Camoin, no. Para él el tarot nace 
en el siglo 1 con Magdalena. Pero también tiene 
ese mensaje, como mensaje de Jesús y Magdalena. 
Pero yo, cuando veo que en este momento el tarot 
resurge en muchos lugares como un lenguaje sagra-
do, que esos arquetipos se empiezan a estudiar, 
que juntamente con eso resurge todo el tema que 
tiene que ver con la energía femenina, que sincróni-
camente también noto que resurge la figura de 
María Magdalena, digo bueno, a veces todo tiene 
un sentido que nos cuesta ver. Estamos afrontando 
un mundo nuevo y, cuando nos ponemos a pensar, 
lo tratamos de resolver con nuestra estructura 
mental, con la que crecimos, nos criaron y llegamos 
hasta aquí. Y está pasando que no nos funciona. 
Porque no nos funciona, no podemos vivir más con 
esa estructura mental. En el tarot hay una carta, el 
2 de espadas, que es cuando dudamos entre seguir 
el camino de la lógica, de la mente, o seguir el 

camino del corazón. En el tarot de Raider, atrás hay 
como un río: el agua, las emociones.

PUENTES

43



decumbitura para el momento en que la mujer 
había enfermado.

Yo creo profundamente que es un momento en el 
que mucha gente va a expandir su conciencia. 
Además, creo que no es casual que el tarot esté 
resurgiendo en esta época. Porque si vos te fijás, 
hace unos años no se hablaba tanto de tarot. Había 
gente que estaba en eso, que investigaba, pero no 
estaba tan generalizado y, si uno presta atención, 
no en todos lados, pero está creciendo mucho más 
la visión del tarot como lenguaje sagrado, no como 
funcionaba alguna vez que la gente decía: “¿me leés 
las cartas?” como una herramienta para predecir el 
futuro y a lo que apuntaba eso; saber si me va a ir 
bien en el trabajo y hasta ahí. No, ahora hay más 
información, hay libros, hay artistas que se ocupa-
ron de los arquetipos del tarot desde un lugar muy 
profundo. Entonces, ¿qué pasa? Yo creo que ese 
secreto quedó encriptado en un mazo de cartas. 
Jodorowsky habla de que, en el año 1 en España, 
por la zona de Francia, Marsella, donde nació el 
tarot, las sinagogas, las mezquitas, las iglesias, todo 
estaba junto. Los religiosos hablaban y compartían, 
y se intuyó que eso se iba a separar, y el mensaje 
sagrado quedó guardado con símbolos en un mazo 
de cartas. ¿Para qué? Para que cuando la humani-
dad estuviese preparada comenzara a estudiar, a 
desentrañar. Para Camoin, no. Para él el tarot nace 
en el siglo 1 con Magdalena. Pero también tiene 
ese mensaje, como mensaje de Jesús y Magdalena. 
Pero yo, cuando veo que en este momento el tarot 
resurge en muchos lugares como un lenguaje sagra-
do, que esos arquetipos se empiezan a estudiar, 
que juntamente con eso resurge todo el tema que 
tiene que ver con la energía femenina, que sincróni-
camente también noto que resurge la figura de 
María Magdalena, digo bueno, a veces todo tiene 
un sentido que nos cuesta ver. Estamos afrontando 
un mundo nuevo y, cuando nos ponemos a pensar, 
lo tratamos de resolver con nuestra estructura 
mental, con la que crecimos, nos criaron y llegamos 
hasta aquí. Y está pasando que no nos funciona. 
Porque no nos funciona, no podemos vivir más con 
esa estructura mental. En el tarot hay una carta, el 
2 de espadas, que es cuando dudamos entre seguir 
el camino de la lógica, de la mente, o seguir el 

camino del corazón. En el tarot de Raider, atrás hay 
como un río: el agua, las emociones.

IMAGEN: Tarot Raider : 2 de espadas.

Bueno, mi interpretación, totalmente personal, 
entre lo que he leído, es el resurgir que siento 
ahora, que este es el tiempo de conectar con el 
alma y olvidarnos de esta estructura mental que no 
nos sirvió y que nos manejemos más por el impulso, 
por lo que sentimos, para lo cual primero tenemos 
que conectar fuerte con los sentimientos. Porque 
siempre que tenemos que resolver algo pensamos 
qué nos conviene. ¿Qué conviene desde qué lugar? 
Ahí está la mente, las espadas. Y a mí me parece que 
el camino de los arcanos mayores es justamente el 
camino de la evolución del alma. Entonces, lo que 
toca tal vez es esta reconexión con nuestra

naturaleza original, con nuestra esencia, y eso 
ayuda, porque es muy difícil mirar para dentro. 
Entonces, cuando alguien va a una consulta del 
tarot, uno va con su adentro, que queramos o no lo 
llevamos de un lado a otro, y con todas las interpre-
taciones, el juego que hace la mente sobre eso. Y se 
encuentra con que el tarólogo interpreta esa 
realidad, pero lo empieza a decir y no lo dice desde 
el punto de vista del consultante. Lo dice desde lo 
que él ve sobre la mesa, que no es otra cosa que lo 
que está pasando. Le está contando lo que está 
pasando, pero no con su punto de vista, sino como 
lo sugiere, como lo hablan las figuras que están en 
la mesa. Entonces, la persona que está escuchado 
es como que está mirando la misma película, pero 
distinta, no es la de siempre. Ahí está la ayuda que 
da el tarot para hacer ese camino. Una vez en una 
charla dije que cuando pongo las primeras cartas 
para la lectura no se habla, ni miro a los ojos a la 
persona. ¿Para qué hago eso? Se cierra un poco la 
comunicación. Para que la persona esté en silencio. 
Porque si no, cuando te dicen algo y respondés 
enseguida, empezás a interpretar. Yo quiero que no 
interprete, que esté en estado de observación. En 
silencio. El silencio aumenta mucho nuestra capaci-
dad de observación. Cuando conseguimos observar 
sin pensar, sin juzgar, observar nada más, es impre-
sionante el potencial que se nos viene para resolver 
cualquier cosa. Pero cuando se nos metió la mente, 
esa capacidad de observación no existe, entonces 
cuando yo le digo algo y la persona se quiere justifi-
car o algo, siente juicio y va a responder, es como 
que el mensaje no llega. En cambio, en silencio, ella 
escucha el mensaje del tarot mientras ve una 
imagen. La imagen de por si está cargada de símbo-
los. Los símbolos tienen su poder. No importa que 
no sepas qué significa cada símbolo. En el tarot hay 
símbolos hebreos, musulmanes, cristianos. Ahí está 
su magia más grande. Está todo. Ahora, según el día 
te vas a detener más en algo de la imagen que en 
otra parte. No siempre uno dice exactamente lo 
mismo, pero uno habla y la persona mira la imagen. 
Camoin dice que cualquier niño podría leer el tarot, 
pero no cualquier adulto. Porque el adulto va con 
conceptos incorporados. Entonces, interpreta lo 
que ve desde toda la idea que tiene adentro sobre 
lo que ve. El niño lo ve como la primera vez. Se me 
hace paralelo con el Sumi-e. Cuando estudiaba 
Sumi-e, seguíamos un libro sobre los principios 

PUENTES

44



budistas en la pintura, y nos decían que, si vamos a 
pintar un árbol, debemos pararnos frente al árbol 
pero olvidarnos del concepto de árbol. Vaciarnos de 
todo lo que pensamos sobre el árbol y, si nos 
vaciábamos, podríamos tener la suerte de que el 
árbol entrara dentro nuestro. Entonces podíamos 
pintar el árbol con hiperrealismo o podíamos hacer 
una mancha, una línea. De cualquier manera 
estaríamos pintando el espíritu del árbol. Pero para 
que eso pasara teníamos que vaciarnos del árbol. Si 
no, no se podía.

Cuando vienen al tarot a veces le digo a la persona 
que respire profundo tres veces, vaciar todo el aire, 
que todas las células queden sin aire. Es ese mismo 
vacío que uno quiere provocar dentro cuando 
medita. Cuando uno medita intenta, al respirar, 
generar un vacío dentro para que el universo nos 
colme de otra forma. Por una hora vamos a estar 
fuera del espacio y el tiempo. Vamos a hablar de lo 
cotidiano, va a aparecer, pero lo haremos desde un 
lugar muy profundo. El niño, cuando mira la carta, 
no piensa qué significa cada cosa. Dice lo que 
siente al verlo, y es poderosísima la imagen del tarot, 
porque es poderoso hasta cómo está usado el color. 
Después se han hecho muchos tarots. Algunos me 
encantan, y cada uno elige el que siente más acorde 
con el momento que está viviendo, pero para mí el 
de Marsella fundamentalmente tiene una simbolo-
gía muy fuerte, que es la que le dio el sentido prácti-
camente al arcano. Y provoca, o sea, a veces cuando 
doy el curso de tarot muestro la carta y pregunto 
qué ven, que les parece que puede significar. Y 
aunque uno no sepa nada, el ver la carta sugiere. 
Por ahí uno no va a llegar exactamente a todo lo 
que va a estudiar de la carta, cuando empieza a 
mirar en detalle. Porque es tanto lo que tiene que 
no se agota, y hay gente que lo ha estudiado 30 
años y sigue sin agotarse. Pero a la energía la capta. 
Siempre y cuando uno haya hecho un poco ese 
silencio interior, que se tiene que imponer para ver 
eso que nos rodea. Es como que uno va al tarot 
para ver cosas que están ocultas en la vida de uno, 
que uno no puede ver. Y la verdad es que uno las 
podría ver todas si está en ese estado de observa-
ción, tendría un montón de insights, captaría un 
montón, pero como está la mente ahí trabajando 
todo el tiempo uno no puede. Si uno hace la pausa, 
la carta de por sí dice. A veces, cuando hay varias 

cartas sobre la mesa, uno nota las complicidades 
entre algunas figuras de la carta con las miradas y 
demás. Entonces, el mensaje del tarot es muy 
fuerte y siempre tiene que ver con sanar. Jodorows-
ky dice que un arte que no sirve para curar no es 
arte. Cuando estudiaba el tarot sintió que el tarot le 
decía eso. “Solo has de adquirir el poder de curar”. 
Yo lo noté en acuarela también. En acuarela, traba-
jás con no tanto color y mucha agua. Y el agua, 
como las copas del tarot, son las emociones, los 
sentimientos. La acuarela lo que tiene es que no 
tiene casi corrección. Es como la vida. Uno dice: 
“me hubiese gustado, con esto que pasó hace un 
año, haber hecho esto o aquello”. Y bueno, ya no 
podés. Podés, de últimas, tomar el teléfono y decir: 
“me hubiese gustado hace un año decirte eso”, pero 
va a quedar evidente que primero no lo hiciste y 
ahora sí. Podés poner una capa de acuarela, pero la 
que estaba antes quedó, y eso es tarot también. 
Cuando la gente va a pintar con agua, siente que 
está lidiando con conseguir una imagen y no, está 
lidiando con sus sentimientos. Cuando uno lee el 
tarot también eso es muy fuerte. Cómo cambia 
cuando el tarot se lee desde ese lugar. Es evidente 
cómo cambia la persona desde que entra, o aparece 
en la pantalla ahora, a medida que el tarot empieza 
a hablarle. Yo siempre digo que hay un momento, 
que no siempre es el mismo, en el que el tarot toca 
el alma. A veces, con un detalle mínimo; a veces con 
algo fuerte, pero uno lo nota en la cara de la 
persona y en el lenguaje corporal. Es como un
desarmarse, es el momento en el que sí se produce 
ese vacío. A veces la persona llora, o precisa un 
minuto. Es cuando uno nota también que abre su 
corazón, y ahí uno llegó al corazón y salió de la 
mente. Ahí está la magia. La gente va al tarot para 
que le acierte qué va a pasar y no. Yo estoy 
convencida de que el tema está en que el tarot nos 
haga ver dónde estamos parados y a dónde en 
verdad queremos ir.

PUENTES

45



En ese sentido, en las consultas, ¿notás una 
apertura a esa posibilidad del tarot, más que 

a decir qué va a pasar?

En general, sí. Después hay algunos casos 
puntuales en que no. Hay distintos tipos de
posturas. A veces vienen al tarot para ver qué es, no 
confiando demasiado. Algunos se llevan sorpresas. 
También, a veces, hay personas muy aferradas a 
dependencias materiales muy fuertes, o gente 
manipuladora o controladora, con una actitud que 
no es buena para ellos, y les cuesta mucho aceptar 
que no sea su realidad lo que ven, lo que quieren 
que sea. También pienso que puede pasar que una 
lectura la persona sienta que no tiene nada que ver 
con ellos y después, en algún momento más tarde 
o por escuchar algo que pasa de golpe se abre una 
puerta, aunque al principio había parecido que no.A 
veces no es inmediato. A veces hay realidades que 
son más duras. Es como cuando uno hace algún 
tipo de terapia, que en el momento sentís algo y 
después al tiempo te das cuenta de que una parte 
te perdiste, que también hizo efecto. Yo creo que 
los cambios externos siempre son muy visibles. Yo 
me corto el pelo, me doy cuenta yo y todo el 
mundo. Pero yo cambio internamente, y muchas 
personas no se dan cuenta y siguen dirigiéndose a 
mí como antes. A veces ni uno mismo se da cuenta. 
A veces uno va a encontrarse con alguien para 
plantear algo y va con una postura y en el momento 
se conduce de otra manera y dice: “no sé por qué lo 
hice”. Porque uno ya no era el mismo. Hubo un 
cambio interno del cual uno no tomó registro, que 
se evidencia en cambios en el afuera. Los cambios 
en el afuera son más fáciles de ver. En la lectura 
que yo hago hay un lugar específico que habla de 
eso, de lo que está pasando adentro, y de qué herra-
mienta puedo usar para que eso que está ahí 
queriendo salir, se evidencie. Es algo que pasó 
mucho en pandemia. Recordar. Recordar cuáles 
eran mis sueños. Recordar qué vida quería hacer, 
porque la vida me fue llevando y no había tiempo 
de nada de pensar nada, y de golpe todo se paró. El 
mundo se paró y ahí, por un motivo u otro, muchos 
seres humanos recuerdan. Al recordar los sueños, 
se recuerda mucho más. Se recuerda cuál es mi 
vibración, qué es lo que en verdad yo deseaba, qué 
es lo que en verdad me importa. Tal vez hice cosas 
o me llené de cosas que no tienen tanta resonancia 

conmigo. De ahí que no me siento tan feliz. Entonces, el tarot es un amigo que está siempre. Lo escuches 
o no lo escuches, lo volvés a llamar y él viene. Él está siempre. Por eso me encanta enseñar el tarot, porque 
tal vez la gente se dedica a leer el tarot o tal vez no, pero tiene una herramienta que es muy poderosa, que 
tal vez en un momento la olvida pero en otro lo recupera, además de que soy una convencida de que el 
tarot lo busca a uno. No uno al tarot. Uno dice: “es que justo me regalaron un mazo o alguien dijo algo”, lo 
que sea. De la misma manera que la gente viene al tarot con una inquietud, pero en verdad el tarot lo llamó 
por otra cosa que se impone, que es por lo que uno en verdad fue, para lo que te llevó el alma. Después 
uno puede escuchar o no, porque el destino se lo hace uno. Uno tiene toda la libertad de escuchar o no. 
Por eso te decía antes que una buena lectura del tarot no necesariamente es que acierte en lo que pasó. 
Una buena lectura de tarot a lo mejor te hace cambiar el camino en el que estabas. Las probabilidades 
del camino eran estas y aquellas, pero lo que escuchaste te hizo dar cuenta de que te habías equivocado 
de camino y ahí podés cambiarlo. Por eso es que siento que hay una fuerza poderosísima detrás del tarot. 
Y porque esa fuerza es tan poderosa es que perduró. Porque es impresionante la cantidad de años que 
han pasado y el tarot sigue. Algunos piensan que nació alrededor de 1400, por el tarot que se conserva 
en Yale. Se conservaba porque era de la aristocracia, cartas muy lindas en panes de oro y demás. Pero los 
gitanos las tenían de antes. ¿Cuántos años pasaron y no se perdió? Entonces, ahí hay una energía fuerte, 
después cada uno interpretará esa energía como quiera. Yo, desde que leí a Camoin lo relacionó con Mag-
dalena, pero no importa. O sea, no importa la interpretación que haga cada uno, importa lo que ocurre. Yo 
generalmente cuando alguien viene a la primera lectura les digo esto, que el tarot hace magia. Algo en la 
vida cambia, y me miran como diciendo: ¿es para tanto? Siempre les digo: “no lo discutamos ahora, fíjate 
qué pasa después”. Puede pasar que a uno no le guste lo que dice algún día el tarot, que uno esté esperan-
do una cosa y dice otra, pero es un aliado, siempre es un aliado nuestro, aunque a veces sintamos que espe-
rábamos otra cosa. Aún en esos momentos está siendo un fuerte aliado.

PUENTES

IMAGEN: Viva luna studios en Unplash

46



Te escuchaba y me ponía en el rol del 
consultante, si voy esperando algo y pasa 

otra cosa. Ese escenario se me hace sencillo 
de imaginar, pero me imagino también que 

hay algo de tus propias expectativas a la hora 
de leer el tarot. ¿Cómo es?

En general, sí. Después hay algunos casos 
puntuales en que no. Hay distintos tipos de
posturas. A veces vienen al tarot para ver qué es, no 
confiando demasiado. Algunos se llevan sorpresas. 
También, a veces, hay personas muy aferradas a 
dependencias materiales muy fuertes, o gente 
manipuladora o controladora, con una actitud que 
no es buena para ellos, y les cuesta mucho aceptar 
que no sea su realidad lo que ven, lo que quieren 
que sea. También pienso que puede pasar que una 
lectura la persona sienta que no tiene nada que ver 
con ellos y después, en algún momento más tarde 
o por escuchar algo que pasa de golpe se abre una 
puerta, aunque al principio había parecido que no.A 
veces no es inmediato. A veces hay realidades que 
son más duras. Es como cuando uno hace algún 
tipo de terapia, que en el momento sentís algo y 
después al tiempo te das cuenta de que una parte 
te perdiste, que también hizo efecto. Yo creo que 
los cambios externos siempre son muy visibles. Yo 
me corto el pelo, me doy cuenta yo y todo el 
mundo. Pero yo cambio internamente, y muchas 
personas no se dan cuenta y siguen dirigiéndose a 
mí como antes. A veces ni uno mismo se da cuenta. 
A veces uno va a encontrarse con alguien para 
plantear algo y va con una postura y en el momento 
se conduce de otra manera y dice: “no sé por qué lo 
hice”. Porque uno ya no era el mismo. Hubo un 
cambio interno del cual uno no tomó registro, que 
se evidencia en cambios en el afuera. Los cambios 
en el afuera son más fáciles de ver. En la lectura 
que yo hago hay un lugar específico que habla de 
eso, de lo que está pasando adentro, y de qué herra-
mienta puedo usar para que eso que está ahí 
queriendo salir, se evidencie. Es algo que pasó 
mucho en pandemia. Recordar. Recordar cuáles 
eran mis sueños. Recordar qué vida quería hacer, 
porque la vida me fue llevando y no había tiempo 
de nada de pensar nada, y de golpe todo se paró. El 
mundo se paró y ahí, por un motivo u otro, muchos 
seres humanos recuerdan. Al recordar los sueños, 
se recuerda mucho más. Se recuerda cuál es mi 
vibración, qué es lo que en verdad yo deseaba, qué 
es lo que en verdad me importa. Tal vez hice cosas 
o me llené de cosas que no tienen tanta resonancia 

conmigo. De ahí que no me siento tan feliz. Entonces, el tarot es un amigo que está siempre. Lo escuches 
o no lo escuches, lo volvés a llamar y él viene. Él está siempre. Por eso me encanta enseñar el tarot, porque 
tal vez la gente se dedica a leer el tarot o tal vez no, pero tiene una herramienta que es muy poderosa, que 
tal vez en un momento la olvida pero en otro lo recupera, además de que soy una convencida de que el 
tarot lo busca a uno. No uno al tarot. Uno dice: “es que justo me regalaron un mazo o alguien dijo algo”, lo 
que sea. De la misma manera que la gente viene al tarot con una inquietud, pero en verdad el tarot lo llamó 
por otra cosa que se impone, que es por lo que uno en verdad fue, para lo que te llevó el alma. Después 
uno puede escuchar o no, porque el destino se lo hace uno. Uno tiene toda la libertad de escuchar o no. 
Por eso te decía antes que una buena lectura del tarot no necesariamente es que acierte en lo que pasó. 
Una buena lectura de tarot a lo mejor te hace cambiar el camino en el que estabas. Las probabilidades 
del camino eran estas y aquellas, pero lo que escuchaste te hizo dar cuenta de que te habías equivocado 
de camino y ahí podés cambiarlo. Por eso es que siento que hay una fuerza poderosísima detrás del tarot. 
Y porque esa fuerza es tan poderosa es que perduró. Porque es impresionante la cantidad de años que 
han pasado y el tarot sigue. Algunos piensan que nació alrededor de 1400, por el tarot que se conserva 
en Yale. Se conservaba porque era de la aristocracia, cartas muy lindas en panes de oro y demás. Pero los 
gitanos las tenían de antes. ¿Cuántos años pasaron y no se perdió? Entonces, ahí hay una energía fuerte, 
después cada uno interpretará esa energía como quiera. Yo, desde que leí a Camoin lo relacionó con Mag-
dalena, pero no importa. O sea, no importa la interpretación que haga cada uno, importa lo que ocurre. Yo 
generalmente cuando alguien viene a la primera lectura les digo esto, que el tarot hace magia. Algo en la 
vida cambia, y me miran como diciendo: ¿es para tanto? Siempre les digo: “no lo discutamos ahora, fíjate 
qué pasa después”. Puede pasar que a uno no le guste lo que dice algún día el tarot, que uno esté esperan-
do una cosa y dice otra, pero es un aliado, siempre es un aliado nuestro, aunque a veces sintamos que espe-
rábamos otra cosa. Aún en esos momentos está siendo un fuerte aliado.

PUENTES

Uno tiene que vaciarse de uno, sentir que no es uno el que está hablando. Uno está interpretando como 
si fuera un traductor. Alguien está hablando en un idioma que es el idioma del tarot, la persona que tenés 
delante no estudió ese lenguaje, y entonces vos le estás traduciendo sin cargar nada propio. Nada propio. 
Eso es un trabajo que es fácil y a veces no tanto. Porque el tarot tiene una fuerza tan poderosa que nunca 
es casual el consultante que viene. Entonces, invariablemente, no todo su mundo, pero siempre va a haber 
algo en la consulta que apunta al corazón de uno. A veces es muy fuerte y salta en el momento, porque 
es muy evidente, demasiado sincrónico. Otras veces es más sutil, pero está, uno se da cuenta después. 
De hecho, después de cada consulta me tomo un tiempo para ver cuál fue el mensaje para mí.  Es una 
reunión de tres donde también el otro opina. A veces uno se da cuenta y a veces no. A veces no te das 
cuenta en el momento porque uno después de que la persona se va no puede darse un tiempo. Yo trato 
de dejármelo, pero a veces en lo cotidiano no se puede, o justo hay un llamado. O aunque no pase nada, 
uno no termina de recibir el mensaje para uno, pero hay un momento en el que pasa otra cosa o por el 
motivo que sea, una imagen, o de golpe viene algo y uno se da cuenta por dónde venía. También es muy 
fuerte y yo siento que es como si uno fuera medio cómplice con el tarot, y como sigue siendo el amigo de 
uno… O sea, uno lo traduce para la persona que viene, pero el tarot dice: “De paso aprovecho y le tiro 
esta”.

47



PUENTES

Sí, yo lo pido eso al comenzar. Al comenzar pido a 
mis maestros, a mi alma y a los maestros y alma del 
que me consulta (para eso le pido el nombre) que 
estén con nosotros. Se siente que están. También te 
puede pasar que venga alguien que está muy mal, 
como que viene, pero negada a todo y decís: “¿por 
qué venir en estas condiciones?”. A veces el efecto 
es buenísimo y a veces no. Y a veces también uno 
puede quedar pensando que no se escuchó, y a los 
dos o tres meses la persona te llame y te diga que 
le tocó. Yo creo que uno tiene que hacer como se 
aprende en budismo, todo sin expectativas. Uno 
hace su parte. El tarot está haciendo la suya.

A mí eso me resulta de una magnitud tremenda. La 
palabra arcano, que usa el tarot, significa eso, 
oculto, misterio. Donde la mente no llega.
El mensaje es una herramienta de curación muy 
fuerte, con un poder que no tengo dudas que es de 
otro plano. Es la parte del misterio. Frente al miste-
rio es como que nuestra mente no llega. A esa 
terrible sincronicidad, la razón no te la explica. Por 
eso es que el tarot no le habla a la razón. Por eso es 
que la persona se emociona tanto. Yo creo que uno 
para vivir piensa mucho qué es lo que tiene que 
hacer, qué es lo que conviene hacer. Entonces uno 
se va poniendo como capas, y después nos cuesta 
conectar con esa esencia. ¿Qué es lo que hace el 
tarot? Perfora las capas con una carta, con un 
mensaje, con una mirada entre esos arquetipos que 
están sobre la mesa. Y clavan, entonces abren 
espacios. Después uno lo puede tomar o puede 
intentar volver a cerrarlo. Es a libre albedrío. Uno ve 
qué hace con el mensaje, pero es como que el alma 
tira un flecha a un punto y después vos verás. Pero 
yo pienso, además (esto pienso yo), que si la
persona vino y el tarot la llamó es porque hay una
probabilidad de algo. Te están dando la opción. 
Después vos elegís, pero para algo te dan la opción. 
De la misma manera pienso que el tarot eligió que 
yo leyera el tarot. Yo no lo fui a buscar.

Entonces es una alquimia interesante entre 
estar atento a lo de uno y tratar de que eso 

no interfiera en el mensaje para el otro. 
Parece una frontera delicada.

IMAGEN: Yeshi Kangrang en Unplash

48



Sí, yo lo pido eso al comenzar. Al comenzar pido a 
mis maestros, a mi alma y a los maestros y alma del 
que me consulta (para eso le pido el nombre) que 
estén con nosotros. Se siente que están. También te 
puede pasar que venga alguien que está muy mal, 
como que viene, pero negada a todo y decís: “¿por 
qué venir en estas condiciones?”. A veces el efecto 
es buenísimo y a veces no. Y a veces también uno 
puede quedar pensando que no se escuchó, y a los 
dos o tres meses la persona te llame y te diga que 
le tocó. Yo creo que uno tiene que hacer como se 
aprende en budismo, todo sin expectativas. Uno 
hace su parte. El tarot está haciendo la suya.

A mí eso me resulta de una magnitud tremenda. La 
palabra arcano, que usa el tarot, significa eso, 
oculto, misterio. Donde la mente no llega.
El mensaje es una herramienta de curación muy 
fuerte, con un poder que no tengo dudas que es de 
otro plano. Es la parte del misterio. Frente al miste-
rio es como que nuestra mente no llega. A esa 
terrible sincronicidad, la razón no te la explica. Por 
eso es que el tarot no le habla a la razón. Por eso es 
que la persona se emociona tanto. Yo creo que uno 
para vivir piensa mucho qué es lo que tiene que 
hacer, qué es lo que conviene hacer. Entonces uno 
se va poniendo como capas, y después nos cuesta 
conectar con esa esencia. ¿Qué es lo que hace el 
tarot? Perfora las capas con una carta, con un 
mensaje, con una mirada entre esos arquetipos que 
están sobre la mesa. Y clavan, entonces abren 
espacios. Después uno lo puede tomar o puede 
intentar volver a cerrarlo. Es a libre albedrío. Uno ve 
qué hace con el mensaje, pero es como que el alma 
tira un flecha a un punto y después vos verás. Pero 
yo pienso, además (esto pienso yo), que si la
persona vino y el tarot la llamó es porque hay una
probabilidad de algo. Te están dando la opción. 
Después vos elegís, pero para algo te dan la opción. 
De la misma manera pienso que el tarot eligió que 
yo leyera el tarot. Yo no lo fui a buscar.

Cuando era chica iba con mis abuelos a visitar a una 
tía mía que a mí me fascinaba porque era como un 
personaje de alguna novela. Era muy especial su 
forma de vestirse, de hablar. Llevaba un brazalete 
de oro en el brazo. En una época tuvo un loro y lo 
llevaba en el otro brazo. Tenía unos ojos enormes y 
leía cartas. Íbamos y pasábamos dos o tres días con 
ella, y cuando mis abuelos se iban a dormir nos 
quedábamos a la noche charlando y leyendo cartas. 
Yo tenía 14 o 15 años. Era un juego. Me enseñó 
una forma de leer las cartas muy rudimentaria con 
las cartas del truco, pero todavía me acuerdo de 
memoria lo que significaban esas cartas, y para mí 
era un juego. Mucho tiempo después, ya casada 
con hijos y demás, pensando otras cosas de la vida, 
posturas frente a la vida, no con las cartas, con la 
vida misma, yo sentía que no entendía muy bien mi 
manera de entender la vida respecto a la familia en 
la que estaba y demás, y me venía muy fuerte la 
imagen de ella, a la que venía una vez al año en
vacaciones. Entonces (era la época en la que no 
había celular), le escribí una carta de esas que 
ponés en el sobre y vas al correo, diciéndole eso; 
que me daba cuenta ahora de grande de lo fuerte 
que había sido ella en mí. En ese momento no 
pensaba en las cartas, pero una vez alguien me 
preguntó cuándo había empezado con esto del 
tarot y yo respondía cuando empecé a estudiar, y 
me di cuenta de que había empezado allá en Córdo-
ba, y con esa sensación de “¿a quién me parezco 
yo?”.

Ahí me di cuenta de que el tarot te busca, y yo creo 
que, como todas las cosas que nos pasan en la vida, 
lo que viene te empieza a rondar mucho tiempo 
antes y vos no te das cuenta hasta, que un día se 
impone. Pero te ronda. Recuerdo, por ejemplo, que 
cuando enseñaba acuarela leía un libro sobre la 
improvisación en la vida y en el arte que en un 
momento citaba una anécdota de Thich Nhat Hanh, 
un monje vietnamita Thich Nhat Hanh, y yo le leía 
eso a mis alumnas, pero la verdad que no tenía 
conocimiento de quién era. Años después hice 
meditación, compré los libros de Thay, sentí que lo 
despedía hace poquito cuando partió, pero me 
había rondado muchos años antes sin que yo me 
apropiara totalmente de eso. Pienso que pasa con 
todo; te ronda sin que te des cuenta y después se 
concreta, y creo que es esa magia que está en lo 

sutil. Y el tarot lo que hace es como si fuera una 
especie de faro en medio de la magia. Cuando estás 
perdido te alumbra un poco. Después vos elegís si 
seguís perdido o no, pero te alumbra un poco. A mí 
me provoca mucha satisfacción. El tarot me enseñó. 
¿Viste lo que a uno le explican, que hay que ser 
compasivo con todos? A veces cuesta. El tarot me 
enseñó a que eso sea más fácil, porque en este 
momento que te digo que la flecha pega en la perso-
na y la persona se desarma es como que uno no 
llega a saber, pero llegás a estar en contacto con las 
vivencias de esa persona, y ahí te das cuenta de que 
nunca hay que juzgar porque ¿uno qué sabe? Enton-
ces, ese tipo de empresas, como la compasión a 
todo ser, se torna más fácil porque te das cuenta de 
que aún donde menos lo creías, qué se yo todo lo 
que había ahí que quedó sepultado. A medida que 
crecemos, a veces mandamos muy a fondo nuestro 
lo mejor de nosotros. Yo creo que el tarot lo que 
hace es destapar. Después cada uno ve si lo quiere 
volver a tapar. Nunca la podés mandar tan enterra-
da como estaba a la personita que salió de golpe 
porque ya empieza a dar vueltas pero uno elige si le 
abre el camino o como uno pueda.

 

PUENTES

Ale
ja

n
d

ra
 S

ilv
a

49



PUENTES

Su amor por la astrología fue el resultado de un largo camino de indagación que comenzó por 
otros lenguajes como la arquitectura, la literatura y la fotografía. Estudió traducción y 
subtitulado y le apasionan las lenguas, los dichos, las frases y todo modo de expresarse con 
palabras. Llegó a la astrología primero como consultante, en momentos de crisis profunda, y se 
enamoró tanto del código que se formó en Casa XI, en Buenos Aires, y luego en la escuela de 
posgrados de Silvia Neira. Actualmente trabaja como astróloga en su consultorio particular en 
Buenos Aires e investiga, reflexiona y ofrece talleres vivenciales junto con su colega Florencia 
Parodi, en Buenos Aires, Argentina. Acaba de terminar su formación en terapia bioenergética 
con Orlando Zaslavsky, y espera seguir encontrando puntos de síntesis entre el código 
abstracto de la astrología y el mundo concreto del cuerpo, la vivencia y la emoción, para 
acompañar y acompañarse a encontrar más maneras de habitarnos más conscientemente.

astropuenteiva.hryc

Iv
a 

H
ry

c

Alejandra es tarotista y acuarelista. Comenzó su vida profesional dedicándose a la enseñanza 
de las Ciencias Exactas. Una profunda búsqueda interior provoca hace ya varios años el 
encuentro con la magia de la acuarela y la sabiduría del Tarot.  En el año 2021 participa en el 
10° Congreso de Tarot Internacional con la ponencia: "Tarot para sanar" que llegó ya a miles de 
personas. Actualmente brinda Cursos de Tarot grupales e individuales, lecturas y consultas 
privadas, cómo así también Talleres de acuarela. El Tarot y la acuarela son para ella poderosas 
herramientas de autoconocimiento y curación.

Ale
ja

n
d

ra
 S

ilv
a alejlausi@gmail.comalejandramagdala+54 9 11 6468 2533

ivannahryc@gmail.com

50



Júpiter-Neptuno
en piscis

IMAGEN: Anastasia Taioglou en Unsplash

Escrito por: Itziar Azkona

EL CICLO ASTRONÓMICO

Júpiter alcanzará en conjunción exacta a Neptuno el 12 de abril de 2022 a los 23º 58’ de Piscis. Se cierra 
en ese instante el ciclo anterior, iniciado 13 años antes, para dar comienzo al nuevo. Dicha conjunción 
se va sucediendo en los signos de manera inversa, en sentido esotérico, es decir de Aries a Tauro en vez 
de Aries a Piscis, y completa el tránsito por los 12 signos al cabo de unos 166 años. La última conjunción 
como la de este año, en Piscis, tuvo lugar en 1856, cuando nacen Sigmund Freud y Nicola Tesla. De una 
parte, Freud encarnaría la idea de navegar y bucear en el inconsciente dando vida a un mundo nuevo, el 
psicológico. Por otro lado, Nicola Tesla daría vida al sueño, que aún perdura, de una energía libre para 
todos, y de crear y mantener la luz, el calor, la vida. Se cuenta que Nicola Tesla, incluso, participó en el 
experimento Filadelfia cuyo objetivo hubiera sido el de hacer desaparecer un submarino. Este evento 
reverbera, sin duda, la simbología de un poderoso Neptuno diluyendo los límites de lo físico y haciendo 
que algo muy grande, muy jupiteriano, pudiera pasar a otro plano, a otra dimensión, más allá de lo físico.

Esta misma idea es parte de la trama principal de la película Avatar, en la que el protagonista, que no 
puede caminar por una lesión en sus piernas, lo logra en otra dimensión, cuando trasciende los límites 
de lo físico, a través de un avatar. En 2022 emerge, de manera similar, la idea de la empresa Meta, 
antiguamente Facebook, para crear el metaverso, ese mundo en el que podríamos crear nuevas 
realidades a las que acceder a través de un avatar. Pero volvamos antes, un ratito, al pasado más 
reciente, al comienzo de este ciclo que termina.  

51

LA CONJUNCIÓN AVATAR



En 2009, fecha de la conjunción Júpiter-Neptuno 
anterior, el cine sufrió un revulsivo con el 
lanzamiento de la película de James Cameron, 
Avatar. Esta película marcó el impulso definitivo 
del cine en 3D y resultó ser, en su momento, la 
película de mayor recaudación de la historia, es 
decir que conectó con millones de personas. No 
en vano el ciclo Júpiter-Neptuno comienza en 
2009 en el signo de Acuario, signo de la tecnología 
más ingeniosa. Toda la temática de Avatar 
contiene, además, una simbología vinculada a las 
energías de Júpiter-Neptuno en su versión más 
espiritual, en la versión en que ambos arquetipos 
nos llevan a creer que todo es posible y a superar 
los límites físicos. Como decía, el protagonista de 
la película accede a un mundo dimensional nuevo, 
más sutil, del que tiene que aprender desde cero 
para poder conectar consigo mismo y con el resto 
de las especies. La unidad aparece como fuente de 
poder y de la fuerza de ese mundo, en recuerdo de 
ese Júpiter-Neptuno en Acuario.

Trece años después, en diciembre de 2022, en el 
albor del nuevo ciclo, se espera el lanzamiento de 
Avatar II. de la mano de un director, James 
Camerón, que tiene en su carta natal, como 
aspecto principal, una T-cuadrada que une a 
Júpiter con Neptuno y Quirón. El nuevo Avatar 
será, además, una película de la que ya se sabe que 
transcurrirá principalmente en el elemento agua, 
como el del signo de Piscis, donde comienza este 
nuevo ciclo. Sin una explicación lógica científica 
para la expresión de tanta sincronicidad, nos 
queda la posibilidad de entregarnos a los brazos de 
una conjunción que busca primero diluir todo 
poder absoluto hasta hundirnos en lo más 
profundo de lo inconsciente, de lo desconocido, 
de lo mágico para, finalmente, elevarnos.

En el encuentro de estos dos planetas se puede 
dar inicio, por tanto, a creaciones en el mundo de 
la fotografía y del cine. Suele ser también 
expresión de nuevos sueños, como ocurriría en 
2009 cuando Obama subió al poder y generó toda 
una ola de cambio, sueños y nuevas expectativas. 
De hecho, su slogan de campaña fue un “Yes, we 
can” (Sí, podemos) que dio vida, a nivel colectivo, a 

un pulso psicológico interno muy poderoso, 
seguramente necesitado de nacer, de expresarse, 
de ver la luz y dar un pequeño gran empujón a una 
nueva filosofía de vida basada en sentir que 
cuando “creemos, creamos”, idea base de toda la 
psicología moderna, del coaching o de la física 
cuántica, entre otros.
Pero esta conjunción, que puede parecer, a priori, 
inocente, estimuladora de sueños, ambiciosa en 
temas de paz y elevación espiritual, tiene otras 
aristas. En astrología mundana es un ciclo 
asociado a guerras de religión por ideales. En 
2009, cinco días después de la conjunción, una 
mujer atacó al Papa. Lo que tiene que ver con las 
ideologías, las creencias o la religión puede ser 
llevado a extremos. Y aunque este ciclo nos pueda 
llevar a expresar, a nivel colectivo, nuevas 
ideologías, lleva implícito el efecto neptuniano de 
la decepción, de enfrentarnos con la realidad en su 
versión más tozuda. Igual por eso, desde el mismo 
inicio de la guerra de Rusia, las primeras noticias 
del bando occidental hablan de cómo Putin podría 
haber perdido la guerra antes de empezar. 
Veremos quién de los dos bandos se decepciona 
antes o peor.

52



UNA PROPUESTA DE MITO ARQUETÍPICO

Júpiter y Neptuno, en su versión de Zeus y Poseidón, están presentes en la mitología. En particular, su 
energía me lleva a conectar con el viaje de Ulises de la Odisea atribuida a Homero. En ese viaje, el Dios 
Todopoderoso que obliga al Héroe a hacer un viaje de retorno a casa de enorme transformación es 
Neptuno. Ulises, un héroe henchido de poder tras su papel clave en la victoria de la guerra de Troya, 
regresa a su reino, a Ítaca, sin ninguna o poca consciencia de sus actos. Aquí Ulises bien podría 
representar alguna cualidad jupiteriana, reforzada por la idea de que durante los 20 años que dura la 
Odisea Ulises se ve acompañado y aconsejado, en todo momento, por Atenea, la hija de Júpiter. 

En su vuelta de la guerra, insuflado por el fuego que da tocar el Olimpo como héroe máximo de una gran 
contienda, Ulises osa matar al Cíclope Polifemo, hijo de Neptuno, en el comienzo de su viaje de regreso 
a casa. Le hiere con una lanza en el tercer ojo, como expresión máxima de la negación de su lado más 
intuitivo, el punto a través del cual percibir toda la realidad más extrasensorial. Neptuno, herido en lo 
más profundo por la negación y destrucción de su propia naturaleza, inicia todo lo necesario para 
impedir que Ulises termine de alcanzar la gloria equivocada y actúa desde su verdadera naturaleza, la de 
diluir el ego, la de diluir la inflama de cuando nos creemos todopoderosas e invencibles. Y lo hace 
generando que los 10 años de viaje de regreso de Ulises sean un verdadero caos, tratando de que 
olvide, en todo momento, su propósito vital en un viaje, en el que se halla constantemente perdido y sin 
recursos.

Neptuno tiene todo el poder, es él el que guía y escribe el guión. Júpiter, como Dios, tiene poco que 
hacer, salvo enviar a Hermes-Mercurio a rescatar al héroe en algunas ocasiones. Una de estas ocasiones 
es el momento en que Ulises es secuestrado por Calipso, que se enamora de él y quiere quedárselo para 
ella hasta el punto que le ofrece la inmortalidad. Calipso, etimológicamente “ocultar”, actúa como 
expresión coadyuvante de lo neptuniano, pretender que Ulises olvide, que se despiste, que se confunda, 
que se pierda y que nunca regrese a su reino. Pero él, que sólo quiere regresar, intuye en lo más 
profundo que la inmortalidad es una trampa, que la verdadera espiritualidad en la Tierra es la de alcanzar 
un nivel de consciencia que le permita ser rey en su tierra, con su cuerpo, desde su ego transformado, 
regenerado. Como ese ego humilde, al servicio del alma, que llega, finalmente a Ítaca, vestido de 
mendigo sin ser reconocido y poder, así, conquistar el reino de su patria, dejando el reino de los cielos 
para otros, o quizás para otro momento.

IMAGEN: Julien Tromeur en Unsplash

53



EL SÍMBOLO ASTROLÓGICO

Esta conjunción que nos podría llenar de grandes 
expectativas, sueños e ideales en pro de la unidad 
de la humanidad tiene su lado más amargo cuando 
Neptuno nos recuerda que hay momentos en que 
Júpiter-Zeus debe rendirse a su poder, al menos 
hasta que no se haya conectado con la realidad del 
momento presente y no con la nostalgia del 
pasado ni con la esperanza del futuro. Es por ello 
que este año 2022 pueda ser un año de mucha 
confusión a nivel colectivo y, desde luego, de 
importantes decepciones y desilusiones. Serán 
abundantes los momentos en que podamos 
vernos rodeadas de la fuerte marea y la tempestad 
de las olas, confusas, tendidas en islas en las que 
suframos la tentación de olvidar. Momentos en los 
que podríamos vivir grandes decepciones y sufrir 
intensa frustración. Ahí se forjaría nuestro ego, a 
través de ver cómo lo gestionamos. Una clave 
podría ser la de dar tiempo a que la marea baje, a 
que podamos recordar cuál es nuestro propósito 
vital y a reconocer que la realidad es más real que 
la ilusión de esta. Estaríamos en el camino de 
regreso a casa, de aprender a caminar, a pensar y a 
sentir a la inversa, como el camino de 
Júpiter-Neptuno a través de los signos, de Aries a 
Tauro, en la búsqueda del hilo que nos devuelva al 
origen de algunas cosas. Un ciclo que quizás nos 
devuelve como el mar contra las rocas de una 
realidad en la que vivimos y de la que hemos 
venido a aprender, para impulsarnos a una 
espiritualidad más terrenal, más realista, más 
auténtica.

Estos dos planetas son regentes del signo en el 
que en este año 2022 inician su nuevo viaje juntos, 
regentes de Piscis, la energía a través de la que se 
expresarán aún más sinceros, más puros, incluso 
más salvajes. Es por ello que en el artículo sobre la 
nueva guerra en Europa, de este mismo número de 
la revista se proponen dos alternativas a su 
desenlace.

A nivel personal, la interpretación astrológica, 
siempre interdependiente con la carta natal 
individual de cada una, podría representar un reto 
a nuestro viaje de regreso a nuestra Ítaca 
particular. Se nos podría dar la oportunidad de ver 
si somos capaces de sostenernos en nuestra isla 
perdida hasta que llegue el momento en que la 
niebla se disipe y podamos avanzar, o si bien, 
pagamos con más guerra y proyectamos nuestra 
ira, frustración y decepciones en el otro, hacia el 
exterior. Lo primero, como a Ulises, nos devolvería 
a nuestro centro, a nuestro espacio en el orden del 
cosmos, a nuestro propósito vital. A pesar de todas 
las tribulaciones, a Ulises siempre le acompañó 
Atenea, su guía y consejera interna, su propia 
lucidez, su sabiduría álmica inmanente. Una guía 
que nos llevaría a vencer nuestro miedo a la 
muerte y no a la muerte misma que es inherente a 
nuestra vida. Si, como a Ulises, el caos nos aparece 
cuando estamos bien lejos de nuestro centro, 
hagamos por volver al momento presente, 
apoyémonos en ese Nodo Lunar en Tauro. Veamos 
si somos capaces de rechazar los cantos de sirenas, 
los ecos de una inmortalidad ilusoria, que no es 
otra forma más de morir, y aprender, un paso más, 
a caminar al revés, a transitar el reverso de la vida 
en busca de un ideal personal que sume a lo 
colectivo.

54



Itziar se define como maestra de su pasado, artesana de su presente y aprendiz de su futuro, 
algo Maga Merlín, escritora y Educadora para la Felicidad. Tiene el Diploma de Astrología de la 
FAL de Londres y en la actualidad es Global Director de ISAR para España (International Society 
for Astrological Research). Su encuentro con la Astrología fue por destino. Primero experimentó 
su lado racional a través de la sociología, la estadística, el marketing hasta que llegó su fase 
puente de emprender. Y tras el emprendimiento llegó el desprendimiento de todo lo que creía 
que sabía y controlaba para conectar con su lado emocional a través del coaching y la astrología 
hasta llegarse a completar.

itziazkona

itziarazkona.com

iazkona@coachingastrologico.com 

+34 657791162 Coaching astrológico

Socióloga. Coach. Astróloga.

Itzi
ar

 A
zk

o
n

a 
-D

.F.
Astrol.S

55



ASTROLOGÍA MUNDANA

Marte a 22º de
Capricornio

Saturno Plutón

Escrito por: 
Itziar Azkona

“Y estalló la guerra”

Conjunción

IMAGEN: Valentin Salja en Unsplash

56



Estaba reflexionando mucho últimamente sobre las 
predicciones astrológicas para este año. Recuerdo 
perfectamente participar en el III Congreso 
Internacional de Astrología para el que, al preparar 
la ponencia, tuve que elevar el pesimismo de lo que 
intuitivamente sentía con un cierre hablando sobre 
la esperanza. Tras la tan cacareada entrada en una 
“feliz era” de Acuario, sobre la que aún no hay datos 
fiables, llegaba la conjunción Júpiter-Neptuno para 
llevarnos a hablar más de lo que deseábamos que 
ocurriera que de lo que realmente podría ocurrir. 
Pero de eso va esta energía muy exageradamente 
neptuniana: de dejarnos creer en lo “imposible” 
hasta que llega lo “real”.

La realidad es que Marte, el dios de la guerra, gran 
activador de lo que contiene todo ciclo en activo, 
llegó a los 22º de Capricornio entre el 22 y el 23 de 
febrero, la misma madrugada de la invasión de Rusia 
a Ucrania. Esa posición es, exactamente, la que 
ocuparon Saturno y Plutón en enero de 2020 en su 
inicio de nuevo ciclo, el ciclo que viene asociado a 
grandes guerras a lo largo de la historia. Así, nos 
libramos de una guerra en 2020. Creímos que la 
pandemia era el sustituto. Es cierto que la 
conjunción Saturno-Plutón también habla de 
dejarnos en los huesos, con lo imprescindible, y eso 
podría ser una de las consecuencias de la pandemia. 
Sin embargo, tan sólo era el aperitivo ya que, en 
cuanto Marte llegó a la posición de la conjunción de 
2020, activó la energía asociada al emerger de 
nuevas naciones o estados, a guerras o 
confrontaciones violentas y a reestructuraciones 
políticas. Más tarde, en agosto de 2020, Plutón 
ocupaba los 22º de Capricornio en uno de los 
momentos de mayor cercanía de los tres planetas, 
conformando la gran conjunción Júpiter, Saturno y 
Plutón.

La carta del solsticio, de la que hablamos en el 
número anterior de Stellium, con una prominente 
conjunción Venus-Plutón, auguraba unas relaciones 
internacionales tensas para 2022. Llamamos a la 
revista Pandora, pensando en lo que parecía que 
estaba por empezar a emerger en el intento de 
reactivación del sistema tras los confinamientos. 
Pero quizás debemos remontarnos a una fecha 
anterior, la del 19 de noviembre, el día en que tuvo 

ASTROLOGÍA MUNDANA

lugar el primer eclipse en el eje Tauro-Escorpio 
junto a la estrella fija Algol, considerada en la 
antigüedad como la más maléfica de todas, asociada 
a violencia extrema y graves peligros. Este eclipse, 
con la cabeza de Medusa en la mano de Perseo, es 
decir, el lugar que ocupa la estrella Algol en la 
constelación, transitó opuesto a la conjunción 
Venus-Plutón que se sienta en el Ascendente de la 
carta de Rusia. Esto nos lleva a una potente 
sincronía de activaciones de Venus-Plutón: la del 
eclipse, la del solsticio y la de la carta de Rusia. 
Como dato adicional, mencionar que este eclipse se 
daba en la casa 6 de la carta de Rusia, es decir, el 
territorio del ejército y la defensa personal de un 
país, entre otras cosas.

En clave de astrología mundana, podríamos estar 
ante una nueva configuración de un nuevo estado 
con Putin como canal ejecutor de lo que contiene el 
ciclo en su esencia. También hay ciertos aspectos 
que apuntan a lo que parece una de las claves del 
conflicto: forzar un acuerdo que genere un espacio 
neutro entre Rusia y los aliados de la OTAN. 
Veamos.

57



ASTROLOGÍA MUNDANA

La astrología mundana es la rama de la astrología que estudia los asuntos que se expresan a nivel 
colectivo, como sociedades, organizaciones, empresas, países, gobernantes, ciclos financieros, etc. Esta 
disciplina requiere del estudio de distintas variables que se intercambien entre sí. Al estudiar la carta de 
Putin, como líder de Rusia, encontramos, de nuevo, una predominancia de Plutón en su carta natal, en 
concreto una conjunción Plutón-Nodo Sur.

Esto no sólo es así porque venimos poniendo de manifiesto el poder de Plutón en lo antes mencionado 
sino porque, en estos tiempos, Putin está bajo la influencia de un Saturno transitando opuesto a su Plutón 
natal, que activa y sintoniza con el ciclo Saturno-Plutón de 2020, activado este pasado 22 de febrero por 
Marte.
 
..

En la carta natal de Putin también se da la 
particularidad de estar esa conjunción de Plutón 
con el Nodo Sur, posición que comparte con la 
carta de Rusia de 1917, la que da fin a la Rusia de 
los zares e inicia la Rusia de la Revolución. Se trata 
de un aspecto que nos habla de la habilidad de 
Putin para actuar desde lo oculto, como gran 
valedor de las técnicas del KGB. Al mismo tiempo, 
la carta de Putin tiene en común con la carta de la 
Rusia actual, la que emerge en 1991 tras la 
desintegración de la URSS, un Marte en Sagitario 
dispuesto a conquistar y cruzar nuevos horizontes. 
Y todo ello, dentro del ciclo de creación de nuevas 
naciones o estados.

Carta Natal de Rusia.

Carta Natal de Vladimir Putin

58



ASTROLOGÍA MUNDANA

Ahora bien, no debemos obviar toda una energía en 
Casa 1 en Libra, que busca el equilibrio y se sirve de 
la negociación y la diplomacia. En este caso, parece 
que la diplomacia era una vía cerrada para que la 
OTAN aceptara sí o sí lo propuesto por Putin, pero 
siempre desde la búsqueda de zonas neutras en el 
escenario geopolítico. También con el deseo de no 
perder de su zona de influencia a un país tan afín 
como Ucrania.  De hecho, Putín, con Urano en 
Cáncer en la Casa 10, podría encarnar a la Gran 
Madre defendiendo la Patria.

En mi opinión, el principal aprendizaje en astrología 
vendría de entender que cada aspecto tiene lugar 
dentro de un marco más general. Hablar de la 
entrada en la Era de Acuario dando por hecho que 
esa era será la de la Gran Fraternidad, del despertar 
de la Humanidad a nivel general o la llegada del 
momento de alcanzar todos los sueños con 
Júpiter-Neptuno, obviando el ciclo en el que nos 
encontramos, puede llevarnos a grandes 
decepciones y a lo irreal. Ahora mismo Plutón está 
en los últimos grados de Capricornio y debería estar 
enfocado en derribar y destruir las últimas 
estructuras de poder viejas, caducas. Al mismo 
tiempo estamos en pleno cierre de ciclo 
Urano-Saturno, ese ciclo asociado a la 
desintegración de la URSS y a todo el proceso 
posterior del conflicto con Ucrania. No en vano se 
puede oír a lxs geoestrategxs decir que esto viene 
de lejos, en particular de 1991 y de 2014.

Quizás despertemos a una nueva humanidad, a 
nuevas formas de poder, pero hasta que eso llegue 
no conviene olvidar que todo gran logro, todo gran 
sueño, nos exige enfrentar y transitar grandes 
pruebas primero. La calma y la paz podrían llegar en 
algún momento entre el 27 de abril y el 1 de mayo, 
momento en que Venus entra en conjunción con 
Júpiter en Piscis. Venus-Júpiter sí es un ciclo de paz, 
pero puede decepcionarnos una vez más. Esa es la 
tarea de Neptuno, ya que en esos días Júpiter no 
está solo, sino en su inicio de ciclo con Neptuno, 
encargado de diluir nuestras más íntimas e irreales 
expectativas.

Con la presencia de varios planetas en el signo de 
Piscis, el signo del caos, todo podría expandirse e ir 

a peor para darnos de bruces con la realidad, pero al 
mismo tiempo todo podría confirmarse como algo 
breve y efímero. En cualquier caso, este tránsito 
también podría activar una protesta masiva a nivel 
internacional en la que los ciudadanos alcemos 
nuestra voz contra formas de poder antiguas y 
caducas. La respuesta está sólo en la caja de 
Pandora, en el reflejo de lo que ahora mismo se 
contiene en el inconsciente colectivo: cuantas 
menos personas estén dispuestas a morir por la 
patria, el dinero y poder de otros, más cerca 
estaremos de la esperanza del final de la caja que 
Zeus envió a la humanidad como castigo del robo 
del fuego que llevó a cabo Prometeo, como en la 
Torre de Babel, para retrasar nuestro camino hacia 
la evolución de nuestra naturaleza más divina.

Carta de tránsitos - Putin

59



ASTROLOGÍA MUNDANA

Me sigue preocupando que en mis previsiones para 2022 mi sensación fuera la de una primera parte del 
año más tranquila que la segunda. ¿Esto podría implicar un final de año aún más intenso y complejo que 
la situación actual? Mi foco estaría en el eclipse de Sol del 25 de octubre, que afecta directamente a 
Europa, en concreto a España. Ese podría ser el momento de un nuevo papel de Europa en el mapa 
geopolítico, tanto en sentido positivo como negativo, si el tránsito tan complejo de la carta de EE. UU., el 
retorno de Plutón, implica una pérdida de hegemonía de su poder. Pero Plutón no sólo implica destrucción 
y pérdida. Debería de suponer un ejercicio de purga, de regeneración, de resurrección.

Si bien hablamos de astrología mundana, lo que nos lleva a una interpretación de los planetas y arquetipos 
en movimiento, diferenciada de la interpretación de la astrología natal, es indisoluble el efecto de estos 
ciclos en movimiento con nuestra propia individualidad. Y ese Marte entrando a los 22º de Capricornio ha 
impactado en muchos de nosotros en algún lugar de nuestra carta natal con posiciones importantes. Es 
por ello sano y revelador entender que la misma intensidad y complejidad de estos tiempos puede 
traducirse a nivel individual en alguna forma de experiencia que nos lleve a pensar “que todo se derrumba”.
Para todos y todas, lanzo el recuerdo de la simbología detrás del mito de la estrella Algol, el recuerdo de 
Perseo entrando en el inframundo a cortar la cabeza de Medusa. Perseo, como héroe, nos invita a seguir 
profundizando en nuestro inconsciente, tanto a nivel individual como colectivo, para enfrentar nuestros 
miedos, nuestras carencias y nuestros traumas, no mirándolos de frente, sino en el espejo del otro. Perseo 
tuvo que mirar en su escudo, que le hizo de espejo, para localizar la cabeza de Medusa y cortarla, porque 
si la miraba de frente se petrificaba. Asimismo, nosotrxs podemos enfrentar lo que vemos de nosotros en 
todo este conflicto y conectar con las señales y las sincronicidades de lo que ahora mismo ocurre en 
nuestras vidas con lo que ocurre a nivel internacional. Desde mirarnos en el espejo es que podremos 
cortar la cabeza de la serpiente, y quizás liberar así todo lo que ahora mismo contenemos oculto, salir del 
Nodo Sur en Escorpio y transitar, poco a poco, al encuentro de la estabilidad del Nodo Norte en Tauro, 
gestionando realidades, analizando datos y experimentando la realidad desde el aquí y el ahora.

Itziar se define como maestra de su pasado, artesana de su presente y aprendiz de su futuro, 
algo Maga Merlín, escritora y Educadora para la Felicidad. Tiene el Diploma de Astrología de la 
FAL de Londres y en la actualidad es Global Director de ISAR para España (International Society 
for Astrological Research). Su encuentro con la Astrología fue por destino. Primero experimentó 
su lado racional a través de la sociología, la estadística, el marketing hasta que llegó su fase 
puente de emprender. Y tras el emprendimiento llegó el desprendimiento de todo lo que creía 
que sabía y controlaba para conectar con su lado emocional a través del coaching y la astrología 
hasta llegarse a completar.

itziazkona

itziarazkona.com

iazkona@coachingastrologico.com 

+34 657791162 Coaching astrológico

Socióloga. Coach. Astróloga.

Itzi
ar

 A
zk

o
n

a 
-D

.F.
Astrol.S

60



LA CRUZ CARDINAL

Nota: El mundo como lo conocemos parece 
resquebrajarse. Escribo esto a pocos días 
de los ataques de Putin a Ucrania del 24 de 
febrero. Hace horas el presidente ruso ha 
puesto en alerta al personal encargado de 
manipular sus armas nucleares. La revista se 
publicará en 3 semanas y la situación 
posiblemente sea distinta a la de hoy, y es 
probable que este artículo ya no pueda 
re-editarse. Es difícil ser optimista en este 
clima. Es difícil no intentar hacer 
predicciones mundiales respecto a la 
situación. La no mención directa al conflicto 
bélico en este artículo es intencional. Hay 
otro apartado de la revista con un texto 
dedicado al estudio de este conflicto. En 
este espacio, intento mirar la entrada del 
Sol a Aries y reflexionar acerca de la figura 
del cielo en ese momento, figura que nos 
acompañará durante todo un año, si 
seguimos las indicaciones de los astrólogos 
árabes medievales. Con esta no-mención, 
espero se entienda que no pretendo 
banalizar el sufrimiento ajeno o mostrarme 
ciego a lo que está ocurriendo. Mi corazón 
está con todas las víctimas de todos los 
conflictos armados o no y con todes les 
seres víctimas de todo tipo de injusticias en 
el pasado, presente y en el futuro. Cada día 
les dedico a todes elles una oración. 

Silencio
Escrito por: Alejo López

Acuarela de Alejandra Silva

61



LA CRUZ CARDINAL

El Sol entra en Aries, fiel, leal a su promesa, como 
lo hace cada año en esta época. Repite la ciclicidad 
del tiempo. Y en esa repetición crea instantes de 
eternidad sagrada. Promesa infinita de encontrarle 
sentido al comienzo.  El resto de los planetas 
también son fieles y leales, pero se mueven a un 
ritmo propio, a una velocidad personal. Y así, cada 
año, esta entrada del Sol a Aries dibuja un 
esquema diferente en el cielo, un anuncio de lo 
que vendrá. 

Marejada… de la que el Sol intenta escapar al 
entrar a Aries, buscando encender el carbón, hacer 
un fuego, liberar una llama, generar un comienzo. 
Mientras, Júpiter despliega velas y, viento en popa, 
se apresura a navegar en el mar pisciano con la 
expectativa de llegar en mayo al mismo territorio. 
En su viaje, se encontrará con Poseidón quien, a la 
hora del equinoccio, hace aspectos de apoyo al Eje 
Nodal. La entrada de los Nodos al eje 
Escorpio-Tauro se produjo a fin del año pasado, tal 
vez con la intención de que, luego de un año y 
medio de barullo informativo que se generó 
cuando estaban en el eje Géminis-Sagitario, 
conectáramos con la profundidad del dolor y el 
sufrimiento para volver a encontrarle sentido a la 
vida y la supervivencia.

Marte es el regente de Aries. Cada vez que el Sol 
entra en esta casa, Marte le da su bienvenida (o 
no). El planeta rojo se encuentra en Acuario, junto 
con Venus y Saturno. Esta es una carta extraña. 
Mercurio está en Piscis, en conjunción con Júpiter 

y Neptuno. Este stellium parece quedar aislado, 
excepto por Neptuno, que hace conjunción al Sol 
(aunque en Aries) y este último está en aspecto 
con Plutón. Si somos estrictos y no aplicamos la 
conjunción disociada entre planetas que están en 
signos distintos, diríamos que el combo 
Mercurio-Júpiter-Neptuno está solito, flotando (o 
ahogándose) en el mar.

Tenemos entonces dos focos: 
Marte-Venus-Saturno en Acuario; y el stellium 
Mercurio-Júpiter-Neptuno en Piscis. Ambos 
núcleos nos hablan de algún tipo de cambio, algún 
tipo de renuncia. En el primer caso, la búsqueda es 
más ideológica; en el segundo, más emocional. 
Pero en ambos está presente la búsqueda de un 
ideal. Cuando pienso en Marte-Venus reflexiono 
acerca de nuestras pasiones y deseos, qué 
consideramos valioso y qué ejercicio estamos 
dispuestos a hacer para defenderlo. Pero Saturno 
se me aparece aquí como un ancla, una restricción, 
una bajada a lo real. La contundencia de la 
frustración puede estar ofreciendo sostén al 
deseo. El ancla limita que un cuerpo se mueva a la 
deriva, lo protege, lo cuida. Saturno en Acuario 
puede querer recordarnos que estamos 
interconectades, que una acción nunca es 
independiente y aislada del resto de acciones y 
eventos en el mundo. Que la palabra libertad 
necesariamente esconde el término restricción y 
viceversa. En el mundo nunca estamos solos. 
Acuario sueña con ser libre pero ninguna libertad 
es absoluta, porque ser es ser condicionado. Y ser 
es ser en tanto otre me ve, me reconoce, me hace 
humane. Saturno tiene su regencia en Acuario 
para obligarnos a enraizar en sociedad y 
recordarnos que somos en tanto elemento 
perteneciente a una constitución mayor, que 
somos con otres y que somos interdependientes. 
No hay acción sin consecuencias porque no hay 
ser que exista aislado del resto. Esta es la 
frustración de Saturno en Acuario. El principio de 
realidad que baja del ideal del cielo de los 
imposibles para hacerlo manifiesto.

62

Carta Natal: Ingreso de sol a aries



LA CRUZ CARDINAL

IMAGEN; Markus Spiske, en Unsplash

La tensión entre los planetas en Acuario y Urano 
en Tauro se endurece cuando Marte-Venus y 
Saturno quieren defender un ideal que parece no 
corresponderse con la realidad. Urano en Tauro 
empuja a que lo manifiesto se muestre 
implacablemente evidente. Así, el ideal de cambio 
y de estructurar el deseo a partir de la libertad y de 
lo social requiere ser re-examinado, re-pensado, 
re-inventado. Esta cuadratura nos recuerda que 
no hay modelo previo a lo que estamos viviendo, 
que tenemos que manifestar una nueva realidad 
sin precedente que nos guíe.

Esta batalla entre realidad e ideal, materia e idea, 
función y pensamiento parece hacer oídos sordos 
a nuestra emoción. Donde sea que esté Júpiter, su 
pregunta es: ¿qué sentido tiene todo esto? 
Cuando hago consultas, siempre miro en qué casa 
de la carta natal de le consultante está transitando 
Júpiter. Si está en la casa 7, pregunto: ¿qué 
sentido tiene las relaciones que estás 
sosteniendo?. Si está en la casa 6, ¿qué sentido 
tiene el trabajo que estás haciendo? Y así, Júpiter 
en Piscis, en su hogar, anhela más que nunca 
encontrar sentido. Pero en este tipo de agua: 
mudable y profunda, se encuentra algo perdido. 
Pienso en la película de  Martín Scorsese “Silence” 
(2006) y en las preguntas que suelen rodear el 
concepto de “fe”. El signo de los peces puede 
ofrecer fértiles ideas, pero su respuestas tal vez 
“no sean de este mundo”, como decía Jesús, uno 
de los arquetipos piscianos que más triunfó en la 
civilización occidental.

En esta lucha entre materialismo e idealismo, el 
mundo emocional parece dejado de lado. Júpiter 
se acerca a Neptuno buscando, tanteando en la 
oscuridad, intuyendo otra salida a los conflictos. 
Como Job, estamos en la noche, apenas gateando, 
buscando encontrar a dios. Hemos sido justos y él 
parece habernos abandonado. Y cuando digo dios, 
digo: sentido, moral, ley y paz. Pero Neptuno 
disuelve todo aquello que toca. Paradójicamente, 
el momento más propenso a una percepción 
ultrasensorial de por qué estamos aquí, hoy y 
ahora, en este lugar, es también capaz de 
generarnos un vacío absoluto y una confusión 

63

Urano está en Tauro desde 2018 y continuará su 
viaje en tierra fija hasta el 2026. Sacude, alterna, 
irrumpe, manifiesta una idea que quebranta lo 
establecido. En un signo de tamaña contundencia, 
el cambio radical se manifiesta de forma 
terriblemente aplastante. Es imposible ignorarlo, 
no sentirlo o negarse a percibirlo. Imposible o 
absurdo. Pero también desesperante o terrorífico. 
 



LA CRUZ CARDINAL

profunda. La misma posición planetaria que puede 
describir al místico iluminado podría referirse al 
ateo más empecinado, a un vaciado completo de 
fe y esperanza.

Mercurio también está aquí. El dios de las palabras 
nos augura un año en el que tal vez tengamos que 
decir menos y sentir más, que hablar metáforas, 
que relatar imágenes para entender, comprender y 
pensar. Tradicionalmente se dice que Mercurio en 
Piscis está exiliado, porque está extremadamente 
lejos del terreno de la crítica y del detallado análisis 
virginiano, de esa capacidad de separar la paja del 
trigo. Pero tal vez este sea el momento de dejar de 
disgregar, dividir y desmenuzar para animarnos a 
otras formas de comprensión y entendimiento. 
Roberto Juarroz se preguntaba en uno de sus 
poemas si al mirar un árbol vemos las hojas o si lo 
que vemos es el fondo del cielo que las hace 
destacar. ¿Por qué recortamos el mundo como lo 
hacemos? ¿Por qué clasificamos la realidad de esta 
manera y no otra? William James, considerado 
fundador de la psicología, creía que la verdad no 
era una característica del mundo, sino que era algo 
que le ocurría al pensamiento. Un pensamiento no 
era realista porque realmente describía la realidad 
sino porque funcionaba en ella. Y un pensamiento 
que funcione para mucha gente puede generar la 
sensación inquebrantable de objetividad. William 
James no era posmoderno, no estaba hablando de 
que la realidad era una construcción discursiva, 
sino más bien de que nuestro concepto de verdad 
estaba basado en una funcionalidad. Por ejemplo, 
fue verdad que la Tierra era el centro del Universo. 
Y hoy, en cambio, es verdad que el Sol es el centro 
del Sistema Solar. Sin embargo, como astrólogues, 
sabemos que también sigue siendo cierto que la 
Tierra está en el centro, porque así dibujamos 
nuestras cartas natales. Y así vemos cómo el 
universo entero está contenido en cada trozo de 
humanidad.

Estas realidades sutiles parecen ahora buscar 
canales de expresión y no encontrarlos. Los 
planetas aislados quieren hacerse escuchar 
aunque sean ignorados. Cuando se expresan, lo 
hacen de forma primitiva, pura, incontenida. 

Cuando Job, que era el hombre más justo, le hizo 
juicio a dios, no encontró una respuesta lógica. No 
recibió una explicación de por qué los sucesos 
ocurren así en el mundo. En cambio, experimentó 
a dios en toda su potencia. El creador le pregunta: 
“¿Me condenarás a mí, para justificarte tú? ¿Tienes 
tú un brazo como el de Dios?” (Job 40:9). La 
respuesta divina no fue más que la expresión de 
un poder que se encontraba mucho más allá de la 
limitación humana, no una explicación racional, 
sino una vivencia experiencial. Job, avergonzado, 
pide entonces disculpas: “sólo de oídas te conocía” 
(Job 42: 5). Esta aceptación plena, esta entrega 
absoluta a la fuerza que mueve el horizonte 
empequeñece a Job pero, simultáneamente, lo 
magnifica. Dios le dice: “Adórnate de majestad y 
alteza. Vístete de honra y de hermosura” (Job 
40:11). La vivencia directa lo enaltece, lo 
convierte, lo transforma. La polaridad 
libertad-restricción, rebelión-sumisión, 
aprobación-censura se desvanece ante la 
magnífica presencia de lo supremo. Tal vez este 
sea un año en el que podamos buscar el sentido 
de nuestro mundo emocional, el sentido del 
servicio y la capacidad para renunciar y aceptar, 
para entregarse, para sacralizar. Y tal vez esta sea la 
primera y última libertad: aquella que exige 
aceptación absoluta. 

 
 

64



LA CRUZ CARDINAL

Es tutor de la “Faculty of Astrological Studies” de Londres, graduado en Psicología y licenciado 
en Artes Dramáticas. También, obtuvo el certificado de «Horary Practitioner» en “The School of 
Traditional Astrology” de Deborah Houlding. Actualmente está por finalizar el Master “Cultural 
Astronomy and Astrology” en la “University of Wales Trinity Saint David”. Participa a menudo 
en la conferencia anual de Asociación Astrológica de Inglaterra y ha sido invitado a otros 
eventos internacionales como NORWAC 2020 o los organizados por AFAN e ISAR. Ha 
publicado artículos en The Journal of the Astrological Association of Great Britain, en The 
Mountain Astrologer y en la revista I•AM Astrology.

+34 630 773 858 liminalcosmosliminalcosmos

www.alekiosastro.com

Alejo
 L

ó
p

ez
 -

 D

.F.
Astrol.S

liminalcosmos alejomlopez@gmail.com

Alejandra es tarotista y acuarelista. Comenzó su vida profesional dedicándose a la enseñanza 
de las Ciencias Exactas. Una profunda búsqueda interior provoca hace ya varios años el 
encuentro con la magia de la acuarela y la sabiduría del Tarot.  En el año 2021 participa en el 
10° Congreso de Tarot Internacional con la ponencia: "Tarot para sanar" que llegó ya a miles de 
personas. Actualmente brinda Cursos de Tarot grupales e individuales, lecturas y consultas 
privadas, cómo así también Talleres de acuarela. El Tarot y la acuarela son para ella poderosas 
herramientas de autoconocimiento y curación.

Ale
ja

n
d

ra
 S

ilv
a alejlausi@gmail.comalejandramagdala+54 9 11 6468 2533

65




