
Re
vi

st
a

 S
te

lliu
m

. N
º 

7
 “G

én
es

is”
. -

 D
ic

ie
m

b
re

 2
0

2
0

 -
 Iv

a
 H

ry
c 

· I
tz

ia
r A

zk
o

na
 · 

A
le

jo
 L

ó
p

ez
 · 

Ju
a

n 
M

a
nu

el
 M

o
ro

 · 
Va

le
ria

 C
o

rre
ia

 N
o

b
re

 · 
M

a
ría

 B
la

q
ui

er
 · 

Th
ia

g
o

 L
i ·

M
a

rc
el

a
 B

a
lle

st
er

 · 
A

le
ja

nd
ra

 S
ilv

a
 · 

G
a

b
rie

la
 M

o
lin

a
ri 

· M
a

rc
el

a
 A

nd
a

lu
z 

· G
ua

d
a

 C
he

ja
 · 

Ju
a

n 
O

sh
iro

 · 
A

nt
ho

ny
 L

o
ui

s 
· N

a
za

re
th

 H
er

m
id

a
 · 

V
ic

to
r F

er
re

ira
 · 

M
a

ris
a

 M
es

tre
 

M
ó

ni
ca

 G
o

b
b

in
  C

RE
AT

IV
E 

C
O

M
M

O
N

S 
C

C
 B

Y
 4

.0

GÉ  énesis

stellium
astrologia en red

revista



arte de tapa: Alejandra Silva

foto: Iva Hryc

Quiénes somos
Revista Stellium nace del trabajo altruista de muchas personas. Astrólogxs y artistas de distintas partes del mundo 
participan de esta quimera que busca generar una red de personas que promueva un modelo de colaboración y 
contacto para sacar adelante proyectos creativos y con sentido. 
Estamos sumamente agradecidxs a todxs ellxs. Al final de cada artículo encontrarás sus biografías y, si te gustó su 
trabajo, puedes hacer clic en sus sitios para conocer más o contactarles para que lo sepan que llegaron a vos. 
Seguramente te lo agradecerán.
Por nuestra parte, nos quitamos el sombrero ante tanta dedicación y entrega de todas estas personas.
En un mundo en que el individualismo a veces parece ganar la batalla, les agradecemos profunda y plenamente.

Los artículos de esta revista son propios de cada autor o autora y están protegidos según la licencia de Creative 
Comons CC BY 4.0. Quisiéramos recordarte que no todxs compartimos las mismas opiniones y que el hecho de 
co-existir en la preparación de esta revista no quiere decir que estamos de acuerdo en la aproximación, práctica, 
uso y comprensión que cada unx hace de las técnicas astrológicas.
Abogamos por la pluralidad de ideas y la posibilidad de intercambio y de crecimiento conjunto.
Dicho esto, cada cual es responsable de su opinión.
Respecto a las imágenes, siempre que hemos podido, hemos mencionado a su creador o creadora.
En el resto de los casos, utilizamos imágenes de libre distribución y descargadas de Internet.



SECCIONES
De lo que se trata este número

LA ASTROLOGÍA COMO LUZ QUE BRILLA
EN LA  OSCURIDAD O LA BÚSQUEDA
DE ESPERANZA EN ESTE TIEMPO DE CAOS

p. 01Alejo López

p. 44EL LIBRO DE LA LUNA Itziar Azkona

Gabriela Molinari p. 06QUIRÓN: UNA APROXIMACIÓN SENSIBLE
A SU ALEGORÍA

p. 48DANZANDO CON LAS DIOSAS
ENTREVISTA A MÓNICA GOBBIN

Juan Manuel Moro
PUENTES

p. 14RECTIFICACIÓN EN CINCO SENCILLOS PASOS Marcela Andaluz

LA BIBLIOTECA DE ALE JANDRÍA

p. 18ASTROLOGÍA DRACÓNICA: TRÁNSITOS María Blaquier

p. 38BREVE RESEÑA ASTROLÓGICA
DE TRES PERSOANLIDADES MUSICALES

Juan Oshiro

p. 22SATURNO 2020 Guada Cheja

p. 56EL CENTRO DEL MUNDO Y OTROS PRINCIPIOS 
OLVIDADOS DE LA ASTROLOGÍA MUNDANA TRADICIONAL

Anthony Louis

p. 62SUEÑOS PARTICULARES, PARAÍSOS COLECTIVOS Valeria Correia Nobre

p. 65ASTROLOGÍA MUNDIAL 2021: LAS PUERTAS DEL AÑO Narazeth Hermida

p. 692021, UN AÑO PROMETEICO: 8 aspectos, 8 ciclos activos Itziar Azkona

p. 28EL ABETO EN EL SOLSTICIO:
PUERTA DE LA LUZ

Valeria Correia Nobre

p. 09RAHU Y EL PODER DE LA GRAN MADRE Juan Manuel Moro

ASTROLOGÍA VÉDICA

p. 32LA GRAN MUTACIÓN: CICLO JÚPITER SATURNO Itziar Azkona
ASTROLOGÍA MUNDANA

ASTROMÚSICA

ESPECIAL CONGRESO: PRONÓSTICO 2021



arte de tapa

ALEJANDRA SILVA
alejlausi@gmail.com

Whatsapp: +54 9 11 6468 2533 

+34 644 11 05 95

Alejandra es tarotista y acuarelista. Comenzó su vida profesional dedicándose a la enseñanza de las Ciencias Exactas. Una 
profunda búsqueda interior provoca hace ya varios años el encuentro con la magia de la acuarela y la sabiduría del Tarot. Desde 
entonces, ambas son para ella poderosas herramientas que conducen al autoconocimiento y sanación.

Equipo editorial

ITZIAR AZKONA

IVA HRYC

JUAN MANUEL MORO

ALEJO LÓPEZver bio en artículo

ver bio en artículo

ver bio en artículo

ver bio en artículo



Llegó el solsticio de verano al hemisferio Sur, y el Norte se prepara para pasar su noche más larga. El calendario, 
intransigente como siempre, nos apura a mirar hacia atrás desde la cima capricorniana y ver todo lo andado. El 
camino se ve duro, incluso a la distancia. Se forjó a fuerza de dolor, de miedo y de mucha incertidumbre. Incorporamos 
al cotidiano palabras como “aislamiento”, “distancia”,  “mutearse”. Tuvimos miedo y valentía. Vacilamos entre creer y 
rebelarnos. El impacto de todo lo transcurrido se siente fuertemente en los cuerpos y en las emociones. 2020 empieza 
a cerrar. Aquella triple conjunción que lo inauguró parece un cuento antiguo, una leyenda, y a la vez está tan fresca 
que es humanamente imposible intentar significarla.

Este año empezó brutalmente y nos propuso un camino de quema de todas las estructuras conocidas. Ninguno de 
nosotros es el mismo que hace doce meses. Todo lo que existía anestesiado, lo que descansaba en la rutina ciega, 
indiferente a los vaivenes de la vida, no soportó. No pudimos seguir mirando sin ver. Las estructuras anquilosadas 
no escapan de la revisión. Nada de lo que no tiene suficiente raíz está en condiciones de sobrevivir. El talento 
plutoniano es tan profundo como ineludible. Lo que ya está muerto no tiene cómo seguir. Podemos intentar resistirnos, 
pero solo lograremos aumentar el sufrimiento. 

Este ciclo colectivo que empezó en el volcán no tiene mejor modo de cerrarse que en plena intemperie. La erupción 
deja cenizas y esas cenizas necesitan suspenderse en el aire, viajar, abrirse, antes de contarnos qué campos nutrirán, 
qué tierras fertilizarán. Júpiter y Saturno comienzan su ciclo por el vacío acuariano. El sostén y el sentido se visten de 
aire. Como mamíferos temblamos ante esto. La mente sale al rescate con explicaciones de todo tipo y color. Exigimos 
entender de qué va. Pero es justamente eso lo que tenemos impedido hacer. 

En estos tiempos de dolor, no todo se pierde. Lo que está fértil y vivo sigue su pleno proceso. El año se va, y la revista 
mira atrás y ve un camino de mucho crecimiento. Hemos crecido en suscriptores y en calidad. Hemos publicado 
artículos en astro.com. Pronto publicaremos en ISAR. Organizamos un congreso con los amigos de Psicocymática que 
nos llenó de la riqueza que solo se logra a partir del intercambio con lo diferente. Este proyecto que nació como un 
sueño individual hoy es un colectivo cada vez más abierto e inmenso, con vistas de seguir creciendo. Amamos Stellium 
y todo el despliegue que nos trae. Confiamos en este proyecto con la fe con la que una semilla confía en la tierra. 
Para abrirse, hay que morir un poco. Para germinar, hay que soltarse al viento.

Que este número los encuentre en paz con el despliegue de la vida, donde sea que estén en sus procesos. Desde 
el equipo editorial les abrazamos, les agradecemos y deseamos seguir compartiendo con ustedes este camino 
misterioso que es estar en la Tierra con tan bello mapa del cielo. 

¡Feliz solsticio! 

Iva Hryc





por MARCELA  BALLESTER

Voy desnuda por la carretera
Sólo espero que llegues
Infrinjo todas las leyes a medida que avanzo
Voy desnuda por la carretera… sólo espero que llegues
Ya no hay dirección si estás ahí
Me como el mar, la consistencia de los eclipses
Mastico la lluvia… sólo espero que llegues
Los puntos cardinales están rotos
Una luciérnaga tritura brújulas
Hay una certeza implacable
Voy desnuda por la carretera
A 4 patas del silencio
Avanzo

Infrinjo todas las leyes
Memorizo cada aliento
Retengo cada emboscada
Olvido una y otra vez… una y otra vez…
Configuro el puzzle al antojo de los vientos
La emperatriz descansa sobre el Mago
Un animal desconocido empuja al Loco
Y cae la Estrella en los brazos del Mundo…
Voy desnuda por la carretera, sólo espero que llegues
Memorizo cada aliento de la noche

Retengo cada emboscada… olvido una y otra vez…
una y otra vez… 

Transparencia



poema

MARCELA BALLESTER
marcela-ballester@yahoo.es 

FB. marcela ballester

Astróloga, pintora y escritora nacida en Buenos aires Argentina. Reside en Palma de Mallorca, España, desde el año 
1999. Organiza talleres y recitales poéticos. Pertenece al Grupo de astrólogos de Baleares

¿Quién escribió este artículo?

ALEJO LÓPEZ
DFAstrolS

@alekiosastro

alekios@alekios.com

Es tutor de la “Faculty of Astrological Studies” de Londres, graduado en Psicología y licenciado en Artes 
Dramáticas. Con 20 años, ya cursaba astrología en la escuela de Eugenio Carutti en Buenos Aires. Por otra 
parte, obtuvo el certificado de «Horary Practitioner» en “The School of Traditional Astrology” de Deborah 
Houlding, donde todavía continuúa el curso de maestría. También está cursando el Master “Cultural 
Astronomy and Astrology” por la “University of Wales Trinity Saint David”. Ha dado conferencias en 
España e Inglaterra, incluidas las conferencias de la Asociación Astrológica de Inglaterra y NORWAC 2020 
en Seattle. Además, ha publicado artículos en The Journal of the Astrological Association of Great Britain, en 
The Mountain Astrologer y en la revista I•AM Astrology. 

www.alekios.com

¿Quién ilustró este artículo?

VICTOR FERREYRA
vcsticky@gmail.com

IG: @vicsticky

Victor Ferrerira es un diseñador que vive en la caótica ciudad de San Pablo, Brasil. Comenzó a hacer collages 
digitales hace un año cuando decidió utilizar el arte como válvula de escape del estrés cotidiano.
En medio de la pandemia, decidió dedicarse aún más a sus creaciones. Con respecto a su trabajo dice: “Hoy, 
valoro mi necesidad de expresarme a través del arte. Siempre pienso en canciones cuando estoy creando. 
Intento interpretarlas y las llevo al mundo de Vicsticky.

vicsticky.com

http://www.alekios.com
vicsticky.com


por ALEJO LÓPEZ

La astrología
como luz que brilla
en la oscuridad
o la búsqueda
de esperanza en este 

tiempo de caos

01 

_Tamus, Tamus, ¿estás ahí_ Cuando llegues a Palodes procura anunciar que el gran 
dios Pan ha muerto_, foto por Alejo López



02 

Plutarco nos cuenta en La Obsolencia de los Oráculos1 que un barco viajaba a Italia cuando de pronto se suspendió 
el curso de los vientos. Acababan de cenar y estaban de sobremesa cuando oyeron una voz alta y clara: “Tamus, 
Tamus, ¿estás ahí?”. Tamus era el capitán de la embarcación y no respondió de inmediato. La voz insistió dos veces y 
sólo entonces, el marinero dijo: “¿Quién me llama?”. Se oyó como respuesta: “Cuando llegues a Palodes, anuncia que 
el gran dios Pan ha muerto”. Los marineros no sabían si fiarse o no de esa voz y decidieron posponer su decisión hasta 
que llegaran cerca del puerto de Palodes. Una vez allí, el viento volvió a detenerse y desde la embarcación, inmóvil, 
Tamus alzó la voz: “¡El gran dios Pan ha muerto! ¡El gran dios Pan ha muerto! ¡El gran dios Pan ha muerto!”. Y antes de 
que acabara se alzó en toda la tierra un grito angustioso de lamento, no de una sola persona, sino de varias que 
expresaban su pena.

El mito de la muerte de Pan me parece de crucial importancia en este momento. Pan era un dios que generaba 
pánico en quienes lo veían. Representaba a la fuerza del mundo natural, era un dios extremadamente sexual, a veces 
relacionado con Dioniso. La muerte de Pan ha sido vinculada al nacimiento del cristianismo, de la civilización, de 
una moral más recta y de la represión sexual.2 Un intento de controlar el caos y el pánico que pueden generar las 
fuerzas de la naturaleza. Personalmente, me gusta este dios, me gusta su comportamiento algo errático (algunos dicen 
que era hijo de Hermes), su rapidez para enfadarse y esa misma celeridad para perdonar y reír. Como la naturaleza, 
se mostraba cambiante. Y tal vez su muerte hoy nos resuena a otra muerte, aquella del mundo natural y con él, una 
percepción encantadora de la realidad. La crisis a la que la pandemia global nos somete no es solo sanitaria, 
económica, política y ecológica sino es también una crisis de sentido. ¿Cuál es nuestro lugar en el universo como 
terráqueos? Y ¿cuál es nuestro lugar como seres humanos sobre la faz de la tierra?

La astrología y sus arquetipos pueden ayudarnos a buscar una respuesta. Y esta respuesta tal vez no sea del todo 
clara sino que se eleva difusa sobre un mar de nieblas, animándonos a navegar por él sin un rumbo fijo. No es una 
cuestión de blancos o negros sino más bien una aproximación simbólica, representativa de la crisis que enfrentamos 
hoy. Quizás se nos esté pidiendo no mirar al mundo sólo desde lo literal e inmediato. Habitamos vidas complejas, 
atravesando la dificultad de distinguir lo bueno de lo malo, lo correcto de lo incorrecto. Tiempos en que la tristeza 
convive con la felicidad. François Jullien, en sus escritos, suele acercarnos conceptos orientales que pueden sernos 
útiles a la hora de abrazar estas paradojas. Asegura que “el correcto camino del medio” no es un espacio tibio, 
de grises e indefiniciones sino, por el contrario, la capacidad de estar equidistante de ambos extremos para poder 
reaccionar tanto de uno como del otro3. Siguiendo su consejo, quiero convocar, en este tiempo y en este lugar, a 
algunas figuras que nos han guiado en ese camino del medio, en ese estar en dos polos, como Pan que compartía 
diversas naturalezas. Propongo que hagas conmigo un viaje para buscar maestros en los mitos arquetípicos que 
puedan darnos dones para transitar este momento. Luego de ello, volveremos a la astrología y a nuestra función 
en la sociedad actual para poder hacer brillar la luz en la oscuridad de la noche. El primer guía que en mi proceso 
personal se me ha aparecido como el ideal en este deambular en el medio ha sido Hermes, el mensajero de los 
dioses.

EL CADUCEO DE HERMES

Hermes es otra figura mítica de naturaleza dual y podemos identificarle en un horóscopo rápidamente bajo el 
seudónimo romano de Mercurio. La dualidad de este guía se manifiesta, por ejemplo, en su regencia del signo de 
Géminis. Hermes era el mensajero de los dioses, tenía entrada libre al Inframundo y así podía conectar el mundo de 
los vivos con el de los muertos. Por eso Mercurio regía las puertas, los “entremedio” y los cruces que conectaban un 
lugar con otro. Hermes también llevaba el título de Psicopompo, guiando a las almas en el mundo de los muertos, 
mostrándoles su nueva morada. Algunos chamanes con quienes tuve oportunidad de hablar sobre este tema, y que 
realizan el trabajo de psicopompos, me han asegurado que hay almas que se quedaron perdidas en el mundo, como 
enojadas o disgustadas, porque no saben que su cuerpo ha muerto. Entonces deben ser guiadas y llevadas a su 
nueva morada. Sin embargo, la imagen de Hermes no es la de un dios serio y amargado, en constante contacto con 
la muerte, sino la de uno jovial. Le hace bromas a Apolo y se ríe de nosotros cuando Mercurio entra en movimiento 
retrógrado. De hecho, la alta frecuencia en su retrogradación podría hablar también de querer conectar dos 
mundos. Y su capacidad para ir al inframundo, quizás, de la posibilidad de llegar al fondo de una cuestión a través 
del pensamiento. Hermes es un dios profundo, que va hasta el fondo, que llega a territorios que para otros están 
prohibidos. Pero es también un dios divertido, gracioso, que no se toma demasiado en serio a los demás. 



03 

Así el primer camino que nos señala este dios es uno que intenta generar un puente entre espacios opuestos: vida-
muerte, arriba-abajo, lo astuto y lo ingenuo. Y así damos paso a otro arquetipo que puede ayudarnos a encontrar 
luz en este momento oscuro: Perséfone.

LA REINA DE LOS MUERTOS

La historia de Perséfone es, tal vez, más conocida. Su madre Démeter era le encargada de que la tierra diera frutos. 
La hija estaba recolectando narcisos cuando Hades (que, por cierto, era su tío) la raptó y se la llevó al Inframundo. 
Entonces, Démeter comenzó la búsqueda, revisando cada rincón del mundo de los vivos sin encontrarla. Helios (el 
dios del Sol, que todo lo ve) le confesó ante su desesperación que Zeus le había prometido Perséfone al “invisible” 
(Hades). Desesperada, Démeter siguió vagando por el mundo, hasta llegar a Eleusis y exigió allí a los mortales que 
fundaran un templo para ella. Eligió renunciar al Olimpo y a compartir su morada con los otros dioses para poder llorar 
a su hija. Pero su tristeza le impedía que la tierra diera fruto. Los seres humanos no tenían nada para ofrecer. Zeus, que 
además de ser hermano de Hades, era también hermano de Démeter, no sabía cómo calmarla y consolarla. Entonces, 
envió a  Hermes a bajara una vez más a solicitar a Hades que devolviera a Perséfone. Finalmente se acuerda que 
Perséfone pasará un tiempo en el mundo de los muertos con su marido y otro, en el mundo de los vivos, con su madre. 

De modo que este es otro personaje arquetípico que puede enseñarnos a andar el camino del medio. A la vez entre 
vivos y muertos, doncella y reina astuta en cuerpo inocente.

OTROS PERSONAJES DE DOBLE NATURALEZA

Otro ser de naturaleza dual es Tiresias, que fue hombre y mujer en la misma vida.  Ciego a los sucesos de esta tierra, 
podía ver los del pasado y del futuro. Así, es otro mediador, otro maestro en este andar el camino del medio. Conoce 
a la vez las experiencias de ser hombre y mujer, vive en varios tiempos, ve sin ver. Y así puede enseñarnos a deambular 
con seguridad en la oscuridad ciega e intentar experimentar polos que, socialmente, consideramos opuestos e 
irreconciliables.

oh
 s

a
il

or
, d

e V
ict

or
 F

er
r
eir

a



04 

Quirón es otro personaje que sigue el camino 
del medio, mitad caballo, mitad hombre, 
su naturaleza nos habla de una herida 
de difícil cura y tratamiento. Tal vez, como 
astrologues debamos asumir que el precio 
a pagar por querer conocer el destino 
es amargo. Otras cosmogonías también 
tienen personajes similares. Jesucristo, por 
ejemplo, que es dios y hombre a la vez y 
que une cielo y tierra en los momentos de 
la crucifixión y la resurrección. Antes que 
él, fue la serpiente quien unía cielo y tierra 
al subir y bajar del famoso árbol dual del 
Bien y del Mal. En mitología judeocristiana 
el camino del medio implica renunciar a un 
paraíso para poder después volver a él. Y 
hasta se podría ver en la Virgen María un 
personaje mercurial, que une cielo y tierra 
al engendrar al hijo de dios aquí y ahora. 
No es raro si pensamos que le corresponde 
el signo de Virgo, regido por Mercurio.

La lista de personajes arquetípicos que 
toman esta doble senda es larga y es 
imposible detenerme en cada uno. En 
Egipto, Thot; en poblaciones nativas de 
Norte América, el coyote; en la Francia 
Medieval, Melusina de Lusignan. Y hoy 
en día, en nuestras mitologías: el Professor 
Snape, en la saga de Harry Potter, a la vez 
amigo y enemigo, inspirando confianza 
y desconfianza; o Rick Dekard, en Blade 
Runner, con esa ambigüedad replicantiana propia. 

ENTRE DESTINO Y LIBRE ALBEDRÍO

El último arquetipo al que quiero convocar ahora es Eärendil, de la saga de El Señor de los Anillos. En la cosmogonía 
de este mundo, los hombres se han corrompido y los dioses les han abandonado. Eärendil decide tomar un camino 
prohibido, navegar hasta la tierra de los dioses y pedir piedad para los hombres y socorro en este momento de 
necesidad. Estos dioses se conmueven ante el pedido, y en lugar de castigarles por romper la prohibición, asisten a 
la humanidad. Este personaje es de doble naturaleza porque es un semi-elfo, es decir no es ni elfo ni humano. Creo 
que nos está animando a que nosotros también pidamos piedad a los dioses y ayuda en este momento de dificultad.

El astrólogo Nicholas Campion, en su libro sobre la historia de la astrología, asegura que la idea que tenemos del 
destino fue desarrollada por los griegos4. El Mito de Er, descripto en La República de Platón5, cuenta como las Moiras 
tejen en el Huso de la Necesidad, el destino de cada ser humano. Desde los griegos, tenemos la idea de que se 
nos asigna un destino al nacer pero el mismo no puede cambiarse. No siempre fue así. Por ejempo, en Egipto no 
se entendía el destino de esta manera. Al estudiar astrología babilónica, aprendí que hace milenios la separación 
entre cielo y tierra no estaba tan marcada como ahora. La divinidad no sólo hablaba a través del movimiento de los 
planetas sino que estaba en constante diálogo con el ser humano. Una nube posada sobre la Luna era un indicador 
de lo que ocurriría, también lo era el ruido del viento en las ramas o que se cruzara un antílope en el camino. La 
tierra estaba encantada y habitada por lo divino. Y “si las divinidades celestes podían influir en la tierra, entonces los 
hombres podrían, con la técnica adecuada, influir sobre esas divinidades. (…) Las personas podrían influir sobre una 
estrella o, mejor aún, sobre el cosmos, al igual que las estrellas influían sobre la gente’. Los griegos, si bien sostenían 

Frederic Leighton, El Retorno de Perséfone (1891)



05

otra idea del destino, también creían que la divinidad podía ser conmovida. Perséfone intervino para que Orfeo 
recuperara a Eurídice. Atenea se enfadó cuando supo de Aracne pero también intercede para salvar a Orestes. 

Como astrologues tenemos herramientas que nos permiten establecer este diálogo con la divinidad. En este tiempo 
de dificultad, tal vez podamos caminar los pasos que nos han enseñado otros caminantes, antes que nosotros. 
Aprender de Hermes: a bajar al Inframundo para volver al mundo de los vivos con ligereza, humor y una sonrisa. De 
Perséfone a conservar la inocencia a pesar de la intensidad y la tristeza que pueda albergar nuestro corazón. De 
Tiresias, a habilitarnos el tener experiencias opuestas y a ver más allá de lo evidente. De Quirón, a aceptar nuestras 
heridas, este saber que nos separa del resto del mundo. De Jesucristo, a unir cielo y tierra, a amar sin importar a quien 
y a hacer sagrado cada acto de nuestra vida. De María, a engendrar la divinidad dentro nuestro, reconocer que 
llevamos chispa divina. De la serpiente, a usar el don que nos entregó, el raciocinio que nos permite distinguir el 
bien del mal. Y, finalmente, de Eärendil, a hacernos cargos de nuestras faltas, a recordar a nuestros dioses, a pedirles 
piedad, piedad para los seres que pisan esta tierra y socorro en esta hora de necesidad.

1 Plutarch, ‘On the Obsolensce of Oracles’ en Moralia (Harvard: Harvard University Press, 1936), p. 401.
2 K. Chesterton, The end of the world from the everlasting man recuperado de https://matiane.wordpress.
com/2019/05/06/the-end-of-the-world-from-the-everlasting-man-by-g-k-chesterton/  K. Chesterton, The end of the 
world from the everlasting man recuperado de https://matiane.wordpress.com/2019/05/06/the-end-of-the-world-from-
the-everlasting-man-by-g-k-chesterton/  
3 François Jullien, Un sabio no tiene ideas (Madrid: Siruela, 2001 ), p. 36.
4 Nicholas Campion, A History of Western Astrology (London: Bloomsbury, 2013).
5 Plato, The Republic, Libro X, vv. 614-621 (Harvard: Harvard University Press, 2013).



06 

por GABRIELA MOLINARI

Quirón: una aproximación sensible 
a su alegoría

F
ot

o
 d

e 
G
iu

l
ia

 B
er

t
el

l
i 

en
 U

n
s
pl

a
s
h



07

Hay heridas que no cierran, parecen nuevas pero son viejas. Nos sorprenden porque el dolor nos asalta, de 
repente, y nos congela dejándonos vacíos de sentido. O –al menos- eso creemos en principio. Lo que pasa duele 

tanto que nos supera en entendimiento.
Hay heridas que no cierran, que están siempre abiertas, mostrándonos los desórdenes, los golpes y caídas, el 
abismo en el que se convirtió nuestra existencia, como si tuviéramos que caminar siempre por los márgenes,  

atentos a no sucumbir en ellas para evitar que nos devoren.
Hay heridas que parecen exclusivas pero no lo son porque nadie tiene –por suerte- el monopolio del dolor 
desgarrador producido por ellas. Y tampoco nadie es tan único y  singular para  inaugurar dolores que no  

hayan sido sentidos por otros,  antes o después, en otros tiempos y en otros lugares.  Porque hay heridas que 
se heredan; otras se convocan y otras, simplemente, nos suceden…

Hay heridas individuales y colectivas, que nos pertenecen a todos,  que nos interpelan socialmente, 
interrogándonos hasta cuándo : Son esas viejas y conocidas heridas que cíclica y globalmente  se repiten, 

renovándose;  esparciendo  un dolor sordo, una bruma siniestra, un sabor amargo en las veredas de tu calle y 
de la mía, y en todas las arterias que convergen en la vida…

Hay heridas sorpresivas y accidentales;  otras, planificadas y algunas,  soberanamente “injustas”.  Estas últimas 
son las que nos corroen el Alma…

En Astrología, el concepto de la “herida” está representado por Quirón, el mitológico centauro. Hay distintos relatos 
sobre su origen, pero lo cierto es que una vez nacido (mitad hombre y mitad caballo) fue rechazado por su madre 
bajo la indiferencia de su padre, y  desde ese instante, su vida fue unida al dolor causado por el estigma que lo 
apuntaba como “distinto”. 

Su doble naturaleza inscribe un doble dolor: la mácula visible en el cuerpo y la profunda e invisible herida producida 
en el alma por la  insensibilidad de quienes debían ampararlo. Ambas heridas lo sitúan entre dos bandas o entre dos 
mundos: allí, en donde  el “adentro y  afuera” o el  “arriba y abajo” tienen una frontera desdibujada, allí se encuentra 
Quirón, articulando  lo natural y lo sobrenatural; lo humano y lo divino; lo personal y lo transpersonal.

Quirón fue acogido por Apolo quien lo instruyó en las artes y en la curación del cuerpo y del espíritu.  Por su profunda 
sabiduría, se convirtió en “maestro” e instructor de príncipes. Un día fue herido, accidentalmente, por una flecha que 
lanzó uno de sus discípulos y le produjo un dolor terrible, irracional e incurable, tanto en el cuerpo como en el alma. 
Quien menos motivos tenía para herirlo, lo hace y lo hace para siempre, se reactivó así la  doble herida relativa a su 
nacimiento.: Aaprender a convivir con la arbitrariedad del dolor es una lección quironiana.

Por haber experimentado la  injusta agonía, Quirón representa el don de aliviar. Frente a ella, la explicación -como 
reveladora de  “causas”- se torna improductiva. “Injusto” –en este contexto–- significa que no siempre recibimos lo 
que merecemos. A veces, recibimos lo que no merecemos. A veces, recibimos lo que no es debido. Y frente a ello, la 
respuesta acerca del “por qué” es una voz muda.

Hay heridas inmerecidas: eso es Quirón.
                            Hay heridas absurdas: eso es Quirón

Hay heridas gratuitas: eso es Quirón
Hay heridas impensadas,

Que nos embisten desprevenidamente
porque vienen de la mano de quien menos esperamos: 

eso, también es Quirón.

Iluminando el propio dolor, podremos percibir el sentido que se esconde tras esa significativa experiencia, sólo si 
vencemos la resistencia a dejarse atravesar por él;  ya que ella bloquea aquello que estamos destinados a Ser/
Hacer.  

Nos resistimos cuando nos rebelamos y buscamos que el culpable de nuestro padecimiento, pague;,  o cuando 
negamos el dolor y lo racionalizamos para “no sentir ”. Nos resistimos también, cuando nos declaramos impotentes  
frente a la herida,; cuando nos sentimos vencidos por ella y  nos ahogamos en ella. 



08 

Para dejar de resistirnos tenemos que dejar de renegar y “re-negar” es reiterar el “no”. La negación –- como mecanismo 
de defensa–-   es un intento fallido de volver el tiempo atrás, antes de que mordiera ferozmente el dolor. La negación 
retarda  toda sanación y evolución.
Quirón nos invita a resignar. Re-signar  no quiere decir “conformarse”, sino volver a signar; volver a enunciar la vida , 
porque,  – si estamos atentos,- esa experiencia dolorosa nos pondrá en un rumbo desconocido, impensado, pero rico 
en motivación sensible.  En este sentido, re-signar  es “asentir ”; y asentir es  “confirmar”;  y confirmar, es decir “sí”.
                               

Decir sí es admitir la herida
Admitir que el dolor forma parte de la vida

Admitir que estoy herida y que la herida, duele
Admitir que si duele, hay tristeza, desgano, lágrimas

Admitir que hay momentos felices pese al dolor 
y que esos momentos me entibian el  alma 

y me consuelan y me ayudan a seguir..

Asentir y aceptar forman parte del doble proceso de maduración quironianao que  nos conduce a resignificar la 
propia historia. Confiemos en la dirección a la que nos arroja el contacto con Quirón y demos ese gran salto.

                                                                                                                      

Bibliografía: 
Lodi, Alejandro; Quirón y el don de la herida,  Bs.As. ed Kier. 2019.

¿Quién escribió este artículo?

GABRIELA MOLINARI

Lic. en Letras por la Universidad de Buenos Aires. Astróloga humanista con 
formación continua en el Centro Transpersonal de Buenos Aires. 
Estudió Astrología con Beatriz Leveratto y Alejandro Lodi. Continúa formándose con Virginia Gawel, a través de 
los cursos on line del CTBA.

IG: Astroenergia_y_Tarot
gabuchaastro@gmail.com
TEL: 45447847



Por JUAN MANUEL MORO

sección dedicada al estudio y divulgación de dicha práctica astrológica

ASTROLOGÍA VÉDICA

Rāhu y el poder
de la Gran Madre

09 



10

Es la potencia del Sí mismo. Ella crea las apariencias.
Karapātrī Siddhānta

¿En qué momento un planeta como Rāhu –un desenfrenado demonio, ansioso, temeroso, psicópata– tiene como 
divinidad espiritual a Durga Ma, la Gran Madre?

Me dispongo a reflexionar sobre la función de los devas, las divinidades védicas, en el Nodo Norte de la Luna para 
ampliar las imágenes y los conocimientos que la astrología de la India puede aportarnos sobre su interpretación. 

Según el plano en el que nos encontremos, físico, mental o espiritual, cada planeta necesita un deva, poder o fuerza 
especial. He aquí tres de esos poderes:

1) Graha Devata: que responde al plano físico, el cuerpo. 
2) Adhi Devata: que responde al plano mental. 
3) Pratyadi Devata: que responde al plano del alma. 
 
En el caso de Rāhu, el Nodo Norte de la Luna, la distribución de los devas es la siguiente:

Graha Devata: Rāhu
Adhi Devata: los Pitris (los ancestros)
Pratyadi Devata: la Diosa Durga1

La cosmovisión hindú nos cuenta que, de la tensión entre los poderes inmanentes de preservación y destrucción, 
nace un nuevo estado, el de la energía. Esa energía se hace manifiesta y refleja los poderes inmanentes de los 
que nace; a esa energía se la llama Shakti. La rebosante Shakti es la fuerza que impulsa y da cuerpo al estado de 
creación. Esta Shakti es la Diosa misma que se despliega y le da sustancia al universo. Uno de sus aspectos, al 
que nos acercamos en esta oportunidad, es Durga Ma a quien se la representa con un león invocando su gran 
fuerza, brillo e invencibilidad. A diferencia de los dioses, la Devi integra otro elemento en su modo de conocer, que 
tiene que ver con su singularidad, su cuerpo, sus sensaciones y sus sentimientos que le dan fuerza a su intuición 
revelándonos así nuevas formas de pensar. El culto a la Devi o Diosa es muy antiguo en la India y ha sufrido, como 
en todas partes, los abusos por parte de los arios patriarcales que causaron su destitución de los textos sagrados. 
Pero Ella insiste, permanece y nos espera. 

Comencemos por Rāhu a través de una pequeña historia que se encuentra en el Mahabarata, la gran epopeya de la 
India, en la que se describe un poco su personalidad. Después de la conquista del amṛta, néctar de la inmortalidad, 
que los dioses obtuvieron tras el batido del océano de leche, cuentan:

Y todos los Dioses, en ese momento de gran temor, bebieron con deleite el Amrita, recibido de manos de Vishnu. Y 
mientras los Dioses estaban compartiendo aquello por lo que tanto se habían esforzado, un Danava llamado Rahu 
se hallaba también bebiéndolo entre ellos, disfrazado de Dios. Y cuando el Amrita había alcanzado a llegar nada 
más que a la garganta de Rahu, Surya y Soma (lo reconocieron) e informaron a los Dioses del hecho. Y Narayana 
cercenó instantáneamente con su disco la cabeza engalanada del Danava que estaba bebiéndose el Amrita sin 
permiso. Y la enorme cabeza del Danava, abatida por el disco y semejante a un pico montañoso se elevó al cielo 
y comenzó a emitir espantosos gritos. Y el tranco descabezado del Danava cayó a tierra y rodó sobre aquella 
haciendo que la Tierra temblara con todas sus montañas, bosques e islas. Y desde esa ocasión hay una querella 
perdurable entre la cabeza de Rahu y Surya y Soma. Y hasta el día de hoy el primero se devora a Surya y a Soma 
(durante los eclipses solares y lunares).2 

Los danavas, grupo al que pertenece Rāhu, son unos demonios del linaje Danu asociado a las aguas del cielo, las 
aguas primordiales sin forma, anteriores a la creación. Vemos cómo Rāhu se filtra entre los devas disfrazándose; 
utiliza una máscara con la que se presenta escondiendo un fin oculto de interés personal, beber el Amṛta. Rāhu es 
significador de los políticos y de las artes de la persuasión. Pero en esta búsqueda de beber el amṛta también podemos 
ver cómo Rāhu es capaz de dejar a su raza en pos de algo más, como la inmortalidad. Para los vedas el alma es 



11

inmortal y no pertenece a 
este plano material que 
está comandado por las 
leyes de la impermanencia 
y las transformaciones. 
Rāhu en su fuerza, es 
capaz de “traicionar” a los 
suyos en busca de un saber 
que lo puede llevar a una 
transformación tal donde 
se encuentre con un poder 
trascendental. Rāhu es 
significador de extranjeros, 
de avaricia, de traición, 
de venenos, de sabiduría 
y de los que exploran 
en culturas ajenas. Él no 
se vio seducido como 
sus compañeros por los 

encantos de las mujeres que les bailaban para que los dioses pudieran beber el amṛta, sino que percibió este ardid y 
una fuerza interior de exploración y de preguntarse por algo más lo llevó a realizar su engaño. Desde la visión védica, 
eso sucede porque hay karma positivo en él, acciones del pasado que lo van acercando a una verdad.

Comienza a beber el néctar de la inmortalidad y ni el Sol (Surya) ni la Luna (Soma), la luz del espíritu y la luz del alma, 
son engañados por ese disfraz y ven la verdadera naturaleza del alma de Rāhu. Van corriendo con Visnú que ahí saca 
su disco, su darshana chakra, una rueda de pura luz que representa al zodíaco. Con esa rueda corta la cabeza de 
Rāhu que como ya había bebido el amṛta se vuelve inmortal. Su cuerpo cae y se transforma en serpiente. Mientras 
que su cabeza sube al cielo, grita con dolor y pánico generando grandes tormentas; elementos que este planeta 
sombrío representa. La transformación en serpiente nos habla de su símbolo doble; por un lado, la serpiente como 
veneno (Rāhu es significador de intoxicaciones), y por el otro lado, el veneno como medicina (Rāhu es significador 
de conocimientos tecnológicos y químicos). 

Ra representa las vibraciones creativas y Hu el acto de esconder. Podríamos verlo como el que esconde las 
vibraciones creativas del Sol y de la Luna. Pero también nos remite a la boca de Agni, el fuego, que es la boca misma 
por donde los dioses reciben las experiencias del mundo que son sus alimentos. Rāhu posee una gran fuerza que 
afecta principalmente a la mente. Desconocer esta fuerza da lugar a períodos de mucha ansiedad, ataques de 
pánico, o períodos donde generamos miedo y angustia en otros debido a un comportamiento de rechazo hacia 
nuestro inconsciente. En el acto de esconder las vibraciones creativas, Rāhu se ve desprovisto de esas cualidades 
que quedaron en otro lado, en su cola. Esto hace que busque irremediablemente las vibraciones fuera de sí. 

Los encuentros con Rāhu son períodos oscuros, la confrontación con todos nuestros fantasmas y temores. Son 
tiempos tormentosos, pero vale recordar que siempre que llovió paró. Después de su paso nos deja un aire fresco 
y la necesidad de renovación. Puede llegar a destruir todo empujándonos a salir a lo que sea extranjero para cada 
uno. Para algunos será irse a vivir a otro país, para otros más introvertidos puede ser crear un perfil en Instagram 
para vender sus productos. Lo que parece claro es que los contactos con Rāhu nunca pasan desapercibidos.

Rāhu es hijo de Simhikā, una demonia leona o tigresa que suele ser quien conduce su carro. La leona y la tigresa 
son animales que tienen una relación con la naturaleza solar, o sea, con el alma. La fuerza devoradora, tanto de la 
leona como la del alma, nos ayuda a entender las grandes verdades, nos obliga a buscar un significado a las heridas 
desgarradoras. No se trata de cualquier significado, nos implica una exploración en nuestro interior, en nuestra 
personalidad y en nuestra individuación. Podemos relacionar esa singularidad con sistemas mayores, nuestras familias, 
amigos, sociedades, el universo. Rāhu también es significador de astrología. Por eso uno de sus nombres es gārgyānāya, 
“que pertenece al clan o seguidores de Gārgi”3 quien fuere un gran astrólogo, astrónomo y filósofo de la India antigua. 



12

Simbólicamente la principal y primera conexión que encontramos entre Rāhu y Durga es la leona, como decíamos, 
símbolo de fuerza, de protección y de poder que se conecta con lo trascendental. Durga quiere decir la intocable, la 
inalcanzable. Un famoso mito cuenta sobre sus hazañas:

El mito comienza con la gran batalla cósmica que hubo entre dioses y demonios. En el bando de los dioses está 
Indra, el dios ario todopoderoso, mientras que en las filas de los demonios tenemos a Mahisa, el gran Demonio, 
aclamado entre todas las legiones de demonios. Ambas huestes se enfrentan y los dioses son derrotados, pierden 
todos sus dominios celestiales y, humillados, quedan al servicio de los demonios. 
Los dioses están tan llenos de rabia que de pronto de sus semblantes comienza a brotar un brillo inexplicable, de cada 
uno de ellos, «como una montaña encendida», nos dice el verso 2.11, «llenando de llamas el firmamento» (2.11), 
que poco a poco va formando el cuerpo de una mujer, el de la Diosa, Devi. Se la describe hermosa y engalanada 
con todo tipo de joyas. Acto seguido los distintos dioses, con sumo respeto y veneración, le van obsequiando y 
ofreciendo sus numerosas armas. 
La Diosa se enfrenta al gran Demonio, Mahisa, en su forma de búfalo y libra con él una dura batalla. Mahisa 
es derrotado, pero inmediatamente éste se transforma en un león y continúa atacando a la Diosa, que 
instantáneamente lo fulmina. Vuelve a resurgir otra vez, ahora toma la forma de hombre y la lucha continúa hasta 
que es aniquilado por la Diosa una vez más. Pero el mal torna a multiplicarse y de nuevo el Demonio Mahisa toma 
la forma de elefante y continúa la batalla. Finalmente, después de las diferentes transformaciones, la gran Diosa-
Durga lo derriba y todas las multitudes de dioses celebran su gloria.4

Durga es una esposa de Shiva, deva de la destrucción, de la liberación, del recambio. Ella encarna el principio 
protector de la destrucción, que en este mito queda revelado en su poder de destruir las cambiantes formas que 
toma el demonio Mahisa. Ella, como Shakti, como fuerza, como poder, conoce la transformación constante de su 
propia naturaleza y no queda atrapada en ella. 

En el primer nivel de manifestación física, Rāhu es la identificación con la naturaleza cambiante, el probar los placeres 
del mundo y perderlos rápidamente ya que solo es cabeza, una vez que la comida es degustada en su paladar se 
pierde al tragarla, no llega nunca al estómago, no halla saciedad. Ese es el poder de insatisfacción que lleva a Rāhu 
a buscar siempre más y puede ser enloquecedor si en algún momento no puede reconocer que ese sabor es solo 



13

por un instante y espera eternizar ese momento. Ahí es la leona muerta de hambre que conduce su carro que se 
parece más al demonio Mahisa. Comandados desde ese lugar, Rāhu nos conduce a un destino lleno de sufrimiento. 

Ahora bien, ¿qué pasa si dejamos entrar esta energía desde la Devi? Sería sentir esa misma fuerza, pero en lugar 
de sufrir por las transformaciones, mutaciones y cambios, nos daría la fortaleza para abrazarlos e ir un poco más 
allá de nuestros límites ampliando nuestras experiencias y expandiendo el análisis. La fuerza protectora de la Gran 
Madre puede ser interpretada como la fuerza de Rāhu, en ese caso es la madre obsesiva, o el aspecto de cuidado 
obsesivo que puede generarse en cualquier persona. La fuerza que la Devi otorga es la del coraje, la determinación, 
el empoderamiento, la integración del hambre y la saciedad en una unidad.

Otro de los nombres de Rāhu es nidhipāya, “el guardián del tesoro”. ¿Cuál es este tesoro? En el mismo lugar donde 
la respiración se atasca en el pánico, al realizar el proceso de autoconocimiento, el contacto con el cuerpo estabiliza 
al aire de Rāhu, le permite “bajar” a tierra. De este modo, el aire atascado comienza a fluir para empezar a usar su 
garganta, donde reside el amṛta, para pronunciar palabras que conduzcan a la inmortalidad, esto podría ser la unión, 
integración, en el poder personal en relación con la comunidad en todos los reinos, por eso Rāhu es co-regente de 
Acuario.

Tanto Rāhu como la Devi representan la fuerza, el desenfreno, la voracidad, la obsesión. En el caso de Rāhu es 
vivido con temor, ansiedad, pánico, angustia porque en el nivel físico no deja de ser una parte, la cabeza, que se 
vivencia a sí misma como una entidad completa, ignorando lo que le falta. El contacto con los pitris, los ancestros 
del nivel mental, ayuda a tomar la fuerza del linaje familiar, de las tradiciones, la parte empieza a relacionarse con un 
sistema mayor. Ahora bien, en el plano espiritual, el de Durga, no hay temor. Al reconocer que todo se mueve y se 
transforma, en sus batallas y destrucciones no tiene piedad porque ella sabe que en la carcaza que destruye hallará 
su propia luz. El nivel espiritual de esa experiencia parcial de Rāhu, como planeta sombrío en la carta, nos habla del 
lugar en donde nos obsesionamos y la confianza en la Devi nos reúne en la totalidad. Ella dice: 

Hago a cada uno como quiere ser, temeroso o generoso, intuitivo o inteligente. Hago disparar la flecha del arco del 
Señor-de-las-lágrimas para matar a la tribu de los enemigos del saber. Combato para el pueblo. Penetro el cielo y 
la tierra. Engendro al padre. Soy su cabeza. Nací de las aguas-primordiales (ap). A partir de ahí me expandí en el 
universo. Rozo el cielo con mi cuerpo. Soplo como el viento cuando crea los mundos. Mi grandeza supera al Cielo y 
a la Tierra. (Rig Veda 8, 7, 125).5

JUAN MANUEL MORO	

Desde chico estuvo en contacto con la meditación y el yoga por su madre y 
su padre, y con la astrología por su tío abuelo. Terminó su carrera de grado en 
Psicología en la USAL y estudió psicoanálisis en distintas instituciones. Realizó el 
Diplomado Universitario en Ayurveda y el posgrado en Psicología Ayurveda en la 
Fundación para la Salud Ayurveda Prema. Estudió Astrología en Centro Urania, pero siempre con interés sobre la 
astrología de la India. Inició sus estudios en Jyotish, Astrología Védica en Jyotish del Sur, en CABA y continúa su 
formación con Komilla Sutton de San Francisco, California. Expuso en el Congreso de Ayurveda de AMARA en 
Buenos Aires sobre los aportes del Ayurveda a la psicoterapia. Este año inició su formación en el profesorado de 
yoga de la Fundación Hastinapura. Actualmente se desempeña como psicólogo conduciendo tratamientos, como 
astrólogo realizando consultas. También dando clases y charlas en diferentes escuelas y fundaciones sobre ayurveda, 
psicología y astrología védica.

IG. @moro.juanmanuel

www.juanmanuelmoro.com

1 Komilla Sutton, Manual Prediction Techniques Vedic Astrology Course. 
2 Mahabarata, Editorial Hastinapura.
3 Andrew Foss. Yoga of the planets, their mantras and philosophy. ShriSource Publications, Virginia USA 2017.
4 https://www.letraskairos.com/sabiduria/un-anlisis-de-los-3-mitos-del-devi-mahatmya
5 Alain Daniélou. Dioses y Mitos de la India. Atalanta. 2009. Girona, España.

www.juanmanuelmoro.com


14

por MARCELA ANDALUZ

RECTIFICACIÓN 
en cinco sencillos pasos

F
ot

o
 d

e 
B
ek

ir
 D

on
m
ez

 e
n
 U

n
s
pl

a
s
h



15

Cuando empecé a estudiar Astrología, asumí que todos teníamos acceso a la hora exacta de nacimiento. Poco a 
poco me encontré casos para los que no existía documentación fidedigna sobre el momento exacto de nacer como 
para erigir la carta natal. Sin importar la razón, desde entonces no obvié que este es un obstáculo que tenía que 
superar para poder leer de manera efectiva y fiable la carta natal del cliente. Esto me llevó a muchos años de estudio 
y práctica de la técnica astrológica llamada Rectificación.

Rectificación es el método utilizado para encontrar una posible hora de nacimiento. En predicción astrológica, 
primero vemos la carta, los tránsitos, los arcos solares, las progresiones y posteriormente les damos significado. La 
rectificación es hacer el análisis de la carta a la inversa. En un primer momento analizamos los eventos de vida del 
consultante y después los relacionamos con eventos planetarios. La hipótesis es que se podrá ver una correlación 
entre los eventos y ciertos grados del zodiaco. Sí estos grados no son ocupados planetas, es muy probable que 
sean ocupados por los ángulos.1

A continuación, describo el proceso en 5 pasos como fundamento a una metodología que puede ser enriquecida 
por la experiencia individual de cada uno de nosotros. 

PASO 1. EL MITO DE NACIMIENTO

Se basa en aquellas historias de nuestro nacimiento, las que habitualmente escuchamos desde niños. Estas historias 
nos ofrecen la primera clave para ajustar la hora de nacimiento. Reducen nuestra búsqueda a determinadas horas 
del día. Es importante hacer un análisis de la fiabilidad de estas historias ya que hay factores que la alteran y hacen 
que la información no sea del todo segura. Por ejemplo, la historia de nacimiento del primogénito es más fiable que la 
de un hijo intermedio; la historia de un cliente donde hay algún trauma de nacimiento se recuerda mejor que la de un 
parto común; la historia de un cliente que relata un acontecimiento que ha escuchado contar durante toda su vida 
es más fiable que la de un cliente que escucha la historia por primera vez. 
El mito de nacimiento es muy útil para ajustar el periodo del día, pero no es imprescindible. En algunos casos aún 
después de analizar su fiabilidad puede llevarnos en otra dirección lo que resultará en más trabajo a larga.
Las siguientes son ejemplos de historias que podrían resultar útiles: “salieron al hospital muy temprano, estaba a punto 
de salir el sol y fueron cinco horas de parto”. “Después del nacimiento recuerda que se fueron a cenar con los abue-
los.”; “me dicen que nací en medio de la noche cuando había una tormenta y se fue la luz”. Estos ejemplos claramente 
nos ofrecen un punto de partida, para diferenciar el mediodía medianoche.

PASO 2. LISTA DE EVENTOS DE VIDA

Es necesario crear un listado de eventos importantes de la vida de nuestro cliente. No todos los eventos tienen 
efectos relacionados con los ángulos de la carta, serán sólo los eventos que cambian la dirección de vida los que 
nos ayudarán en nuestro intento de rectificar la carta. La calidad de los acontecimientos es más importante que la 
cantidad. 
Veamos un ejemplo de las diferencias de un mismo evento: la muerte del padre. En un primer caso, el padre llevaba 
mucho tiempo enfermo, la enfermedad había forzado a la familia a mudarse a casa de los abuelos algunos años an-
tes. La muerte del padre fue muy dolorosa, pero en cierta manera no hubo ningún cambio, la madre siguió en el mismo 
trabajo, siguieron viviendo con los abuelos y la muerte fue parte de unos acontecimientos que ya habían comenzado 
seis años antes. En un segundo caso, el cliente nos presenta la historia de la muerte inesperada de su padre por un 
ataque al corazón. Expresa su sorpresa ya que no sabían que el padre tenía una patología cardiaca. A raíz de la 
muerte del padre, el único proveedor de la familia, la madre tuvo que volver a trabajar, vendieron su casa y se mu-
daron de ciudad para vivir en la casa de los abuelos.

En el primer caso es evidente que los cambios de vida surgieron seis años antes de la muerte del padre, siendo esa la 
fecha que nos ayudará en nuestra rectificación. En el segundo caso, los cambios surgen como consecuencia directa 
de la muerte. Quiero aclarar que, en el primer caso, la fecha de la muerte del padre no se descarta, pero yo la pongo 
en la “columna b” de eventos con menos peso, que nos ayudan a confirmar la hora más adelante.



16

PASO 3. TRÁNSITOS, ARCOS SOLARES Y LA LUNA PROGRESADA. 

Después del análisis de cada uno de los eventos, es necesario encontrar la posición sobre la que transitaban Sat-
urno, Urano y Plutón durante los diferentes periodos de tiempo, así como la luna progresada. La manera más sencilla 
es obtener una triple-rueda: una primera de tránsitos, una segunda superpuesta de arcos solares y una tercera de 
progresiones secundarias. Las manifestaciones de Neptuno suelen ser internas y un tanto difíciles de relacionar con 
eventos externos pero sus tránsitos nos ayudaran más adelante en el paso de verificación. Después de tener las dif-
erentes cartas, debemos notar las posiciones que estaban ocupando estos planetas en cada uno de los diferentes 
periodos. Es útil convertir todas estas posiciones a un listado de noventa grados, de esta manera podremos ver de 
manera sencilla los grados Cardinales, Fijos y Mutables que están siendo enfatizados. 

PASO 4. PRUEBA, ERROR Y VERIFICACIÓN

Después de hacer el listado anterior, sí la carta es rectificable, veremos algunos grados del zodiaco enfatizados. Es 
hora de calcular la carta buscando que estos grados ‘activados’ estén en el ángulo que fue determinado. Por ejem-
plo, sí tenemos tres eventos importantes en la vida que tienen énfasis en profesión, familia, cambio de estatus, estos 
eventos nos señalan el eje del MC/IC activado, por lo que se busca que este grado pertenezca al eje MC/IC. 

PASO 5. CONFIRMACIÓN CON EL CLIENTE

Después de encontrar la posible hora de nacimiento, estamos listos para tener una consulta con nuestro cliente para 
corroborar la validez de la carta rectificada. En la preparación, debemos crear un listado de eventos astrológicos 
dónde los ángulos estén siendo activados por tránsitos, arcos solares y la luna progresada. Sí la carta tiene validez, 
podremos verificar otros eventos adicionales durante estos periodos de vida donde los ángulos son activados por 
contacto planetario. 

Es importante entender que la rectificación no nos brinda una verdad absoluta, sólo nos propone una hora de na-
cimiento probable. En mi opinión, este proceso es una combinación de intuición y comprobación técnica. La intuición 
nos guía para saber si estamos en el camino correcto, pero siempre necesitamos una corroboración, es decir, debe 
de existir una correlación entre los eventos de vida y la actividad planetaria anticipada en esos momentos. 
Dependiendo de la habilidad y técnica del astrólogo, la memoria, la edad y la información que el cliente nos otorga, 
la probabilidad de certeza será diferente para cada caso en particular. La Rectificación es una herramienta extraor-
dinariamente útil mientras seamos conscientes de sus limitaciones, así como de las nuestras.

Foto de Elizabeth Explores en Unsplash



17

¿Quién escribió este artículo?

MARCELA ANDALUZ

Marcela Andaluz es astróloga humanista, graduada con los máximos honores 
del Curso de Certificación en Astrología de Noel Tyl. En 2020 logró la 
certificación como Life Coach en Psicosíntesis. Marcela nació en la Ciudad 
de México. Actualmente vive cerca de Seattle, donde forma parte de la mesa 
directiva de la Asociación Astrológica del Estado de Washington. También trabaja en nombre de Astrología a nivel 
internacional como Directora de Educación vía Web de ISAR (International Society for Astrological Research), 
donde inició el proyecto de conferencias mensuales en la web, Star Club en español. El papel favorito de Marcela es 
trabajar directamente con el público, lo que ha podido hacer como Registradora de UAC 2018 y de ISAR 2020, 
también como parte del equipo de NORWAC.

Marcela@jmastro.com	  



18

astrología dracónica:
tránsitos

La dracónica es una rama de la astrología basada en el simbolismo lunar. Ofrece una mirada diferente sobre nuestras 
motivaciones más profundas e íntimas. En este artículo expondré su uso en  tránsitos.

ZODÍACO DRACÓNICO 

Este zodíaco, a diferencia del trópico, se origina en los nodos de la luna. Los nodos son puntos en el espacio que 
resultan de la intersección de los planos de la órbita de la luna y la eclíptica., planos que, por estar inclinados 
uno respecto del otro, convergen. Los nodos están a 180 grados uno de otro, formando el eje nodal. Al estar 
relacionados con la luna, refieren a emociones, el pasado, aspectos inconscientes de la personalidad. La astrología 
moderna o humanista considera que los nodos son puntos de evolución de la personalidad. El nodo sur representa 
conductas automáticas que traemos incorporadas de vidas pasadas o en nuestra memoria genética  El norte, 
aquellos comportamientos que debemos incorporar para crecer y equilibrar las tendencias automáticas del nodo sur.

por MARÍA BLAQUIER

sección dedicada al estudio y divulgación de dicha práctica astrológica

ASTROLOGÍA DRACÓNICA

Foto de Alex Guillaume en Unsplash



19

El astrólogo francés Dane Rudhyar escribe: “Desde una perspectiva estrictamente biológica y funcional, el Nodo 
Lunar Norte refiere a la boca de un animal y el Nodo Lunar Sur a los órganos de evacuación.”1 En su visión, el nodo 
norte representa lo que debemos incorporar; el sur, lo que está ya procesado y listo para ser eliminado. 
Por ejemplo, una persona con el nodo norte en Acuario en la casa 2, deberá enfocarse en lograr la seguridad 
económica y desarrollar la conciencia de grupo o equipo. Para lograrlo, primero deberá soltar su tendencia a 
apoyarse en recursos de otros y de centrarse excesivamente en sí mismo y su propia importancia. 

DIFERENCIAS ENTRE ZODÍACO TRÓPICO Y DRACÓNICO

Ambos zodíacos consisten en doce signos de 30 grados cada uno y surgen de la intersección de dos planos. El 
trópico se basa en el movimiento del Sol y utiliza el punto de intersección entre la eclíptica (recorrido aparente 
del Sol) y el ecuador celeste. Por ser el Sol símbolo de nuestra conciencia, se podría decir que representa nuestros 
comportamientos psicológicos y como los manifestamos en nuestra vida cotidiana. El dracónico surge del movimiento 
de la Luna. Específicamente utiliza el nodo norte trópico (donde convergen la órbita lunar y la eclíptica) como punto 
de partida. Por lo tanto, alude a cuestiones del alma, vinculadas al pasado y a lo emocional.

LA CARTA DRACÓNICA

La carta dracónica está inscripta dentro de la trópica, por eso es necesario superponerla con esta al momento de 
analizarla. Según Pamela Crane, representa ‘…memorias, herencias, hábitos y raíces que influyen mi vida cotidiana”.2 

En la carta dracónica los planetas tienen las mismas posiciones por casa que en la trópica, y firman los mismos 
aspectos, pero sus signos cambian. Para calcularla, es necesario restar la posición del nodo norte trópico a la del 
planeta o cúspide. 
Ejemplo: 
Nodo norte =   28° 10’ 30’’ Cáncer (118° 10’ 30’’)
Sol trópico =    9° 39’47’’   Virgo (159° 39’ 47’’)
Sol dracónico = 159° 39’ 47’’- 118°10’ 30’’ = 41°29’ 17’’ = 11° 29’ 17’’ Tauro.
                                
Programas como astro.com /Astro-Seek/cartanatal.es/Solar Fire calculan la carta dracónica.

Cuando un planeta dracónico toca un planeta o ángulo trópico, parecería que el alma quisiera expresarse a través 
de ese planeta o cúspide. Hay un condicionamiento subliminal que se hace evidente: el planeta contactado expresa 
el simbolismo del dracónico y asume sus características. 
En un artículo previo (junio 2020)3 me referí en detalle a cómo interpretar una carta dracónica; el propósito de este 
nuevo artículo es explorar sus alcances a través de la sinastría y los tránsitos. 

TRÁNSITOS DRACÓNICOS

Los nodos tienen un movimiento retrógrado a través del zodíaco y tardan aproximadamente 18 años y 6 meses en 
retornar. Esto significa que los planetas dracónicos se desplazan a un ritmo propio, muy distinto del de los trópicos, y 
que nunca tardan más de 18 años y medio años en volver a su lugar natal. Al usar tránsitos dracónicos, es necesario 
tener en cuenta que un planeta trópico puede estar años en un signo y cambiar de signo en unos pocos meses en 
el zodíaco dracónico.Por ejemplo, Urano dracónico estará en Acuario desde el 20 de Marzo de 2020  hasta el 7 
de Mayo de 2021. Es decir que en apenas 13 meses recorrerá un signo entero, cuando en su versión trópica suele 
estar un promedio de 7 años por signo. 



20

programa: Astro-seek.
Debido a que el nodo norte funciona como punto de inicio para el zodíaco dracónico, para calcular un tránsito 
dracónico, simplemente se debe restar la posición del nodo norte trópico a la posición del planeta o cúspide. Por 
ejemplo, el 9 de Mayo de 2020, el nodo verdadero estaba a 28 º Géminis (88º longitud) y Saturno trópico a 29º 
Capricornio (299º longitud). Para calcular el Saturno dracónico, lo restamos de la posición del nodo.
 299-88= 211º= 1º Escorpio; el 9 de Mayo de 2020 Saturno dracónico transitaba por 1º Escorpio. 

Los tránsitos dracónicos pueden utilizarse tanto sobre la carta dracónica como sobre la trópica. Se utilizan conjunciones 
y oposiciones, con orbes no mayores a los 3 
grados. Este tipo de tránsitos se sienten como 
eventos que alteran profundamente la vida, 
y se perciben como inevitables, como si la 
mano del destino nos alcanzara. Resultan 
impactantes por el modo en que describen lo 
que está sucediendo detrás de la escena, de 
modo subliminal.

Ejemplo: OMS anuncia pandemia
El 11 de Marzo de 2020, Urano dracónico 
estaba conjunto a Saturno trópico a 29 de 
Capricornio. La OMS anunció la pandemia del 
COVID-19, una enfermedad que se transmitió 
de modo global en tiempo récord, sobretodo 
debido a los viajes aéreos. COVID-19 produjo 
confinamientos que llevaron a aislamientos 
y cierre de fronteras en el mundo entero.  
La combinación del simbolismo de ambos 
planetas resulta llamativa. 



21

¿Quién escribió este artículo?

MARÍA BLAQUIER

info@mariablaquier.com.ar
FB. /astrologiamariablaquier
IG. @astrologiamariablaquier

María Blaquier se dedica a la astrología desde 1986. Se especializa en humanista, dracónica y horaria. Algunas de sus 
publicaciones son: “Astrología tradicional: técnicas de los señores del tiempo” (Ed. Kier: 2020), Profections (en IAM 
INFINITY MAGAZINE: Marzo 2020), “The Age of Aquarius” (en Astrological Journal: Marzo 2020), “Seeking familiar 
dilemmas in the natal chart” (en Astrological Journal: Oct 2019). También ha ganado la segunda mención en el concurso 
Kier de Astrología en 2017 y en el concurso de la Asociación de Astrología de Inglaterra en 2017. Este trabajo trata 
sobre astrología dracónica y ha sido publicado en el sitio de la AA. Además, es conferencista en la conferencia anual de 
la Astrological Association (Inglaterra) de este año.

mariablaquier.com.ar

1 Dane Rudyard, ‘How to Interpret Lunar Nodes’, Astrology Magazine (junio/julio 1966).
2 Pamela Crane, The Draconic Chart (London: Flare Publications, 2013)
3 Revista Stellium

Ejemplo: en la tarde del 4 de Agosto de 2020, 
hubo una serie de explosiones en Beirut, el 
Líbano, cuando un edificio lleno de explosivos 
se prendió fuego. La segunda explosión, la más 
dramática y que ocasionó mayores destrozos, 
ocurrió a las 6:08pm, con Marte dracónico, 
planeta relacionado con fuego y explosiones, 
en conjunción partil al Stellium trópico formado 
por Plutón, Júpiter y Saturno. 
En el momento exacto en que la explosión 
ocasionó una nube de humo, Urano dracónico 
estaba en la cúspide de la casa 4 de 
cuestiones ocultas, exactamente opuesto al Sol 
trópico que estaba conjunto a la cúspide de 
la casa 10 de eventos públicos. Este símbolo 
muestra como un golpe desde el interior de la 
tierra se hizo manifiesto y visible a los ojos del 
mundo.

A partir de estos eventos, es posible constatar que la astrología dracónica ofrece una lente poderosa sobre eventos 
en la vida cotidiana. Aporta información sumamente detallada al combinarse con la carta trópica. 

http://mariablaquier.com.ar


22

por GUADA CHEJA

SATURNO 2020

E
l
 b

ú
h
o
 h

er
m
it

a
ñ
o
 -

 G
u
a
d
a
 C

h
ej

a



23

A principio de año nos preguntábamos qué rumbo tomaría la triple conjunción Saturno-Plutón-Júpiter. Ahora empeza-
mos a vislumbrar que el mundo no volverá a ser el mismo.

Saturno ha sido uno de los grandes protagonistas de 2020, por eso me parece interesante zambullirnos en su univer-
so, explorar su función y la forma en que nos aferramos a ella como humanidad.

Temido y respetado. Padre del límite, maestro de la frustración. Sostenedor. Ejemplo de lo consistente y perdurable. 
Dios de las tablas de la Ley. Creador de moldes y mandatos. Distante y riguroso. La voz de la realidad cruda que sólo 
se hace visible tras las comprobación del tiempo.

El vínculo con Saturno es complejo. Es la relación con nuestro padre literal y el interno. O sea que representa el corte 
simbiótico con nuestra madre. Es el momento de crecer, de pisar el suelo y empezar a caminar en solitario, aunque el 
piso esté frío, aunque sintamos que no estamos listos. La realidad se impone. Así. Con lo que es.

Saturno es el último planeta personal del sistema solar antes de los transpersonales. Lo que significa que la función 
de este planeta es constitutiva de la personalidad, pero se percibe lejana. Ese es nuestro  primer acercamiento a 
las reglas cuando somos niñxs. Las conocemos por intermedio de los adultos. Ese límite frustrante del aprendizaje. El 
vínculo con el “No”, ¿cuánto nos coarta? Y ¿cuánto nos hace madurar?

La fuerza de los mandatos que se imponen nos anteceden, son más grandes que los deseos propios, de nuestras 
madres, padres, abuelos y abuelas. Son la respuesta a determinadas necesidades colectivas que sostienen una so-
ciedad para que pueda constituirse. Por esto Saturno es considerado un planeta social.

Las tablas de la ley, por ejemplo, en ese momento histórico determinado, significaron un sostén. Fueron reglas que 
colaboraron a construir acuerdos y costumbres compartidas. Los contratos son fundamentales para el funcionamiento 
social, para crear entendimientos y una configuración ordenada. Un formato que, al poder ser replicado, implica 
un ahorro energético que nos permite mayor eficiencia. Es decir que no tenemos que buscar una norma ante cada 
situación que experimentamos, sino que reproducimos la que ya está establecida. Cada ley implica una respuesta 
concreta que ha sido instalada para ser funcional a la sociedad. Las enseñanzas paternas de Saturno se encargan 
de allanar el camino. Pisamos sobre huellas que ya fueron andadas. Esto nos brinda seguridad, economizamos tiempo 
y ganamos productividad. 

Así nos damos cuenta de que pisando sobre un peldaño seguro, hay otro y otro más que le sigue. Nos encontramos 
en un sendero trazado y avalado. Seguimos ascendiendo con esfuerzo y paso firme, hasta que llegamos a la cima. 
Este pico, a la vez que nos normaliza como sociedad, muchas veces nos desdibuja como individuos, y aun así, prefer-
imos la seguridad que brinda ser parte del formato. El riesgo de ser distinto es demasiado alto. Entonces lo repetimos 
y exigimos su continuidad.

Recordemos que en el sistema solar, luego de Saturno se sitúa Urano. El cambio es inminente. Toda forma, ley, mandato 
y estructura mutan. Eso no significa que desaparezcan, sino que necesitan adaptarse a las nuevas necesidades del 
mundo. Solemos considerar las normas como la autoridad suprema a la que hay que adaptarse, cuando la función 
saturnina debería estar al servicio de la sociedad.

El colectivo se actualiza, pero las normas suelen rechazar los cambios. El statu quo gana consistencia y se transfor-
ma en una meta a alcanzar. El límite saturnino es claro. Estar adentro significa sentir el aval de una marca registrada. 
Conocer los bordes, texturas y colores posibles. Se respira un aire conocido, no solo por mí, sino por la sociedad que 
defiende los prototipos en réplica y funcionamiento. El sistema genera fidelidad y escudos. 

El beneficio de ahorro energético que nos brindó Saturno con sus preceptos suele dar paso a  la rigidez de cumplir 
de forma automática y exprimir la eficiencia. Cuestionar las reglas y repensar nuevas formas precisa de una inversión 
energética enorme. Lo desconocido se convierte en el enemigo y lo establecido se torna incuestionable. Así perdem-
os la opción de investigar y conocer la forma propia de subir la escalera.



24

Lo que no nos damos cuenta es la implicancia energética que significa sostener estructuras vetustas. Lo que ha que-
dado quieto por demás comienza a pudrirse y nadamos en esa toxicidad sin darnos cuenta de lo nociva que es. 
Todas las formas son impermanentes: nacen, crecen, decrecen y mueren. Como en todo ciclo vital.

Pero nuestra potencia suele estar invertida en mantener lo conocido intacto. Las paredes empiezan a descascararse 
y utilizamos toda nuestra fuerza para que no se caigan. Esto nos desvitaliza. Lo que alguna vez fue un ahorro positivo 
de energía se convierte en un drenaje de vigor. Al aferrarnos al molde, perdemos la capacidad de juego, experi-
mentación, espontaneidad y gozo. La lealtad es prioridad a costos altísimos.

Saturno se hereda. Las reglas nos anteceden. Las incorporamos para luego poder adaptarlas a nuestra vida. De-
pende de nosotros cómo nos vinculamos con las normas. ¿Nos coartan o nos sostienen? ¿Podemos trocarlas o vivimos 
en contra de cualquier regla?

Recordemos que Saturno interactúa de forma complementaria con la Luna, que es nuestro refugio emocional. Entonc-
es quizás podamos comprender el apego con las formas establecidas, que no sólo son una seguridad material, sino 
un resguardo primario. Nuestra rigidez saturnina corresponde a nuestra rigidez lunar. Intentamos recrear un modelo de 
leyes concretas gruesas y macizas para defender a nuestrxs niñxs internxs asustados del mundo. 

Pero con estas paredes impenetrables, nuestrxs niñxs no pueden salir a aprender, no investigan la vida por sus propios 
medios. Reciben la misma papilla predigerida que no les permite conocer otros sabores ni desarrollar un gusto. Lo 
diferente se define como peligroso de antemano y por eso acudimos a lo “viejo conocido”. Todxs los seres humanxs 
en algún estadio lo vivimos así. Y en este momento de la humanidad de cambios estructurales masivos, el miedo a lo 
desconocido pulula en cada charla.

2020: LA TRIPLE CONJUNCIÓN

Me gustaría comenzar compartiendo un párrafo que escribí en marzo de 2020, con las primeras sensaciones de vivir 
en cuarentena:

“Saturno, Plutón y Júpiter transitando por Capricornio ya nos tenían en vilo, anticipándonos ante lo impensado. Estamos 
vivenciando una variación de paradigma que aún no podemos comprender. No sabemos hacia dónde vamos, pero 
percibimos un cambio radical.
Lo que sí podemos ver es lo que está ocurriendo en el interior, en esta Luna obligada. La cuarentena que se impone 
con ley saturnina. Este mandato compartido que hoy se manifiesta por la necesidad de cuidado y salud social.
Les voy a abrir ahora la puerta de mi casa y la investigación incipiente de mi laboratorio personal durante este trán-
sito capricorniano.
Cada pequeña cosa ocurre amplificada, se remarca con un neón de colores. Lo que no pude resolver, lo que duele, 
enoja, entristece. Mis goces, conexiones y desconexiones. Las frustraciones y las responsabilidades. Todo está bajo 
la lupa de la examinación. Mi estado de maduración, mi poder de respuesta, mi sostén de emociones, de recursos.
Lo que no es necesario se empieza a caer. El tiempo empieza a limpiar. El esfuerzo de salir a comprar, de higienizar 
todo lo que entra, me pone más selectiva con lo que compro. 
¿qué es esencial para mí hoy?

Hoy, ocho meses más tarde, Saturno se aleja de Plutón y Júpiter para ingresar a Acuario, lo que me hace pensar que 
este baile de estructuras dió un gran coletazo para preparar la rumba disonante que se avecina.

Hoy, ocho meses más tarde, vi nuestros peores demonios tomando café cada mañana en nuestras mesas. Vi depre-
siones, negaciones y mucho delivery. El Zoom se instaló como forma de contacto y ya me encuentro haciendo co-
mentarios como “¿se acuerdan cuando las clases eran en vivo?”.

Hoy, ocho meses más tarde, tengo la sensación de que finalmente ingresamos en la Era de Acuario: velocidad, tec-
nología y desapego, la primacía de las redes y la necesidad de creatividad para sobrevivir.



25

En lo personal, esto me genera entusiasmo y tristeza; miedo y desarraigo. No vislumbro formas claras aún pero intuyo 
que la virtualidad como eje central ha llegado para quedarse. La limpieza estructural de Saturno adornado por 
Plutón y la amplificación de Júpiter es brutal: los que no tienen medios para acceder a la tecnología quedan más 
afuera que antes. Los ancianos que no fraternizan con la modernidad también son relegados, sumado a sus rígidos 
confinamientos por ser personas de riesgo, lo que los aísla socialmente.  

La idea de que el contacto puede matarnos ingresó en nuestros cuerpos y no se diluirá fácilmente. Realmente me 
pregunto cuántas actividades volverán a la carne y cuántas otras se adaptarán a “la nueva normalidad”. Trato de 
sacarle juicio y fluir con este mar agitado pero estoy formateada en la vieja era. Saturno cumple su función de sostener 
y perdurar, aunque el mundo le pida cambio. Así nos escucho, intentando asimilar y resistiendo lo nuevo, en una danza 
torpe y dolorosa .

Saturno desempeña su rol de toparnos con la realidad y colaborar con nuestra maduración. Nos arranca como niñxs 
en llanto del calor y contención brindado por las formas que nos ofrecen seguridad. Saturno no es malvado, como 
era considerado por la astrología tradicional, sino que interviene para que aprendamos a autonutrirnos, autososten-
ernos. Que aprendamos a ser nuestra propia madre y padre. A responsabilizarnos de nosotrxs mismxs y del entorno. 
Cómo y hacia dónde vamos… Puntos suspensivos... Es la escalera que estamos comenzando a construir.

M
oi

r
a
s
 d

e 
T
h
ia

g
o
 L

i



26

La historia detrás de la pintura

El miércoles, antes de la clase online de pintura, acudí al tarot Druida para inspirarme. En el centro de la tirada me 
encontré con La Justicia y mi atención se centró en el búho que la acompaña. Era la llamada del búho. Me puse a 
investigar sobre búhos egipcios y después de un rato fui a la hoja en blanco. La clase terminó con el planteo de 
un búho de alas cerradas y mirada humana. Parecía sabio, observador, calmo y profundo. Era un búho ermitaño, no 
había duda.
En los días que siguieron me puse a dibujar e investigar sobre estas criaturas aladas. Sus cualidades nocturnas me 
fascinaron. Los ojos redondos no tienen movilidad pero sus oídos están súper desarrollados. Cazan a sus presas con 
ese sentido. Escuchan los movimientos amplificados. La vibración del sonido es su guía.
Luego comencé a leer sobre  las transformaciones del ermitaño del Tarot en las distintas barajas a través de la historia. 
El farol del ermitaño antes era una campana que luego se transformó en un reloj de arena, en representación del 
tiempo. Antes de que el tiempo tuviera la necesidad de precisión que adquirió con el crecimiento de las grandes 
ciudades y las industrias, eran los monjes los encargados de su medición. Hacían sonar la gran campana del pueblo 
en momentos específicos del día y la vida de la gente funcionaba con esas referencias sonoras. La campana estaba 
ligada a un tiempo más lento. Era un tiempo que correspondía con el transcurrir de las cosechas, de lo cíclico.
Luego las velocidad de las urbes urgió por el invento del reloj y el control minucioso de las horas, minutos y segundos. 
Esta forma de comprender el tiempo tiene la productividad detrás y así es cómo lo comprendemos hoy. El tiempo es 
productividad tangible. Miramos el reloj y sabemos que tantas horas corresponden a tanto dinero. Parecería que el 
tiempo tiene que convertirse en materia.
Pienso en la palabra materializar y puedo ver todo lo que hay detrás de lo concreto, como con el Búho. En esta 
pintura está mi investigación de información y forma. Horas de observación en silencio. Mi sensibilidad ante el color 
y mi canal abierto ante una obra que puja para encontrar salida. Si tengo que establecer el precio de esta obra, 
no puedo calcular el tiempo que estuve pintando más el costo de materiales porque toda mi vida me preparé para 
plasmar el Búho Ermitaño. ¿Cómo mido eso con un reloj? 

El búho ermitaño

L
a
 j

u
s
ti

ci
a
 -

 T
a
r
ot

 D
r
u
id

a

E
l
 h

er
m
it

a
ñ
o
 -

 T
a
r
ot

 D
r
u
id

a



27

¿Quién escribió e ilustró este artículo?

GUADA CHEJA

Guada Cheja es sol acuario, luna cáncer, ascendente piscis. Es terapeuta energética, partiendo de la astrología 
como mapa, recorriendo herramientas vibracionales y bioenergéticas para trabajar holísticamente. Su pasión por los 
pinceles es reciente. Pinta con la fuerza de la expresión intuitiva, su encuentro es con la materia, con el agua como 
guía, el error como puntapié y la exteriorización de búsquedas interiores.

@guadacheja
@trigonaesoteric

¿Quién ilustró este artículo?
THIAGO LI

Nacido en Ciudad de Buenos Aires, Argentina; 1974.  Artista académico y 
autodicacta. Diseñador gráfico graduado (Instituto de Tecnología ORT II, CABA, 
Argentina), vincula su perfil de artista visual y fotógrafo aficionado, principalmente 
con técnicas mixtas. Participó de seminarios en arte oriental y caligrafía china, y ha sido expositor y concursante en 
muestras colectivas nacionales e internacionales (entre otras, AquaArtFair 2019 - Miami, USA; World Photography 
Organization Open competition). Con pasión por viajar; geminiano ávido de información y conocimiento, aprendiz 
de ritmos vitales y procesos personales

IG: @art.loading & @thiago_li.art
FB. /thiago.li.395
TEL. +54 9 11 3771 9966



28

por VALERIA CORREIA NOBRE

El abeto en el solsticio, 
puerta de la luz

H
il

d
eg

a
r
d
 o

f
 B

in
g
en

, 
L
ib

er
 D

iv
in

or
u
m
 O

p
er

u
m
 I

.3
 



29

“Al ver Dios la belleza de la luz, la apartó de la oscuridad” así  enuncia el Antiguo Testamento en el Libro del Génesis 
el inicio de la creación. La mirada del Dios hebreo es coincidente con la de cualquier mortal de los tiempos antiguos.
¿Qué destino podría tener la humanidad sin la luz solar?  Nuestros ancestros, los de todas las civilizaciones y culturas 
antiguas vieron en el Sol la fuerza de la vida y el motor absoluto de su existencia. 

El mito solar en las culturas antiguas europeas es coherente con el concepto astrológico: el Sol dentro de la carta 
natal representa ese principio de vida dinámico que sufre transformaciones cíclicas. Este arquetipo de energía 
masculina, inherente a toda la humanidad, sin distinción de género, es común a todas las culturas en las que la 
búsqueda del “héroe” personal nunca termina pues se repite en un espiral sin fin, un bucle evolutivo y progresivo en el 
que el individuo busca conocer la trascendencia de su expresión única y existencial.

El Sol en la astrología encarna una suerte de propósito vital que la humanidad percibe e identifica desde siempre, 
estrella dadora de vida y mito del dios vivo.

 ¿Cuál es el sentido de la vida sin la expresión de nuestro ser interior? Son muchas las historias que refieren a un reino 
de oscuridad y penumbras. Del caos y el vacío nace el héroe solar. Infinidad de mitos antiguos narran el nacimiento 
de este arquetípico héroe o dios de una madre virgen, una cueva en las rocas,  la Tierra.  

Nuestros ancestros veían en los eventos y los elementos de la naturaleza la integridad de su cosmovisión. El 
comportamiento de cada parte y sus variaciones ejercían una tremenda influencia en la supervivencia. El cielo y 
la tierra, los movimientos de las estrellas, los eclipses, los equinoccios y solsticios constituían marcadores cíclicos de 
importancia fundamental. ¿Cómo no rendir homenaje a la vida que vuelve? Es con el solsticio de invierno que se 
renueva la promesa vital. El retorno de la semilla, la nutrición y el calor tras una supervivencia difícil y salvaje.

Son muchas las culturas antiguas devotas del Sol. Para los antiguos persas e hindúes la  divinidad fue Mitra quien de 
acuerdo a la leyenda nació en forma humana en una gruta rocosa  y quienes primero lo adoraron fueron pastores. 
Realizó muchos milagros, mató a un toro sagrado, y con su  sangre fertilizó la tierra. Finalmente, Mitra ascendió a los 
cielos, donde todavía habita, siempre pronto a ayudar y a bendecir a los que en él creen. 

El mitraísmo fue practicado por los soldados del Imperio Romano desde tiempos de Pompeyo Magno según lo 
menciona el escritor Plutarco. Esta fe transmitía las virtudes de la valentía, el honor, la humildad y constaba de siete 
niveles de iniciación coincidentes con los siete planetas. Esta secuencia iniciática  constaba de rituales llevados a 
cabo en cuevas. Estos rituales tenían un vínculo estrecho con la idea de la resurrección. 

En Roma el nacimiento de Mitra se conmemoraba alrededor del solsticio de invierno. Las fiestas saturnalias daban 
paso al Sol Invictus. El dios solar se transformó y se fusionó con otros mitos solares en el culto al Sol Invictus  que fue 
adoptado como religión oficial  por los romanos del Emperador Aureliano en el año 274 DC.
 
El culto al Sol se entretejió con el naciente cristianismo hasta prohibirse su práctica por completo penado con la 
muerte bajo el mandato del emperador Teodosio en el año 413 DC,  quién impuso el cristianismo como religión oficial.
Cristo comienza a cumplir oficialmente los años el 25 de diciembre con la aparición del calendario civil romano 
conocido como  “Cronógrafo”  redactado e ilustrado por  Furio Dionisio Filócalo,   calígrafo y artista, quién en el año 
354 deja la primera  “constancia escrita” del nacimiento de Cristo, señalando la suplantación de la festividad del Sol 
Invictus por el festejo de la Natividad de Jesús el Cristo por parte de la Iglesia.

Pero esta suplantación del nacimiento de Jesús el Cristo con la festividad de Sol Invictus  era específica del culto 
pagano que se daba en Roma. En los hechos, el culto solar se perpetuaba por todos los continentes, en Europa en 
particular  se entretejía con el culto nórdico- celta  y la fiesta de Yule. 

Los antiguos celtas toman esta tradición milenaria de Yule de los pueblos escandinavos. Yule significa rueda: punto 
de partida,  inicio de la vida y  eterno retorno de los ciclos. Se conmemoraba cuando la Tierra se hallaba en su noche 
más larga, durante el solsticio de invierno, así se recibía y celebraba el renacimiento del dios solar que retornaba de 
la muerte. 



30

Para los nórdicos Yule,  representa el triunfo de la 
luz sobre la oscuridad, de la vida sobre la muerte. 
En la antigüedad, el clan se reunía alrededor 
del fuego para conmemorar a aquellos que 
no habían sobrevivido. Se quemaba un gran 
tronco que había sido elegido por el druida o 
sacerdote previa solicitud al espíritu del árbol y 
el bosque.

Durante doce noches y trece días se bebía y 
comía en honor a los ancestros y en especial 
a la naturaleza representada por la Madre o 
Diosa dadora de vida, Frigh, que daría a luz al 
dios solar Balder, segundo hijo de Odín, quién 
representaba el amor, la dulzura, la luz y la 
misericordia. 

Esta  secuencia de doce noches y trece días 
comenzaba con el solsticio de invierno. Durante 
este período de tiempo los miembros de la 
familia se obsequiaban manzanas y otros frutos 
tales como nueces, bellotas y castañas. Era un 
tiempo de preparación espiritual y meditación 
en la que se dejaba atrás un ciclo (representado 
por el encendido del tronco)  y se solicitaba al 
espíritu solar la renovación de la fuerza vital.

Los celtas adoptaron esta tradición alrededor 
del 1100 AC. Un tronco de roble se adornaba 
con piñas, ramas de acebo y muérdago, 
plantas siempre verdes que memoraban la vida 
y el calor del Sol. Esta costumbre continúa viva 
con variables en el “tronco navideño” o “caga 
tió”  en Cataluña, Aragón, Valencia, Mallorca y Andorra.  

Para esta celebración del solsticio de invierno los antiguos tenían la tradición de colocar bajo techo un árbol que 
recordaba el Yggdrasil, el Gran Fresno de cuyas ramas penden los Nueve Mundos, incluyendo el mundo de los 
hombres. Para ello se abatía un árbol: un fresno, un abeto o un pino. Para elegir el ejemplar en cuestión, el druida o 
sacerdote  esparcía trocitos de carne en el bosque y observaba a los cuervos, mensajeros sagrados. De este modo, 
el árbol bajo el cual se hallaba el primer trozo que comían los cuervos  era el elegido para la conmemoración. Una 
vez abatido el ejemplar arbóreo, se cortaban las ramas que eran repartidas entre los miembros del clan quienes  lo 
adornaban con frutos y elementos del bosque evocando la fertilidad y la abundancia. 

Las tradiciones esconden códigos subjetivos que solemos repetir con un ciego ritualismo. Cada año para el solsticio 
de Capricornio inundamos el mundo occidental de coníferas y abetos.
El abeto, abies, (del latín abire) debe su nombre a la manera en la que se desarrolla: su copa se aleja abriéndose 
paso hacia el cielo, el tronco derecho y con pocos nudos crece, su altura le otorga una cualidad visionaria tanto del 
porvenir como de lo que se oculta a la mirada rasa.El abeto puede escudriñar los cielos.

Es el abeto  un árbol sagrado en la tradición antigua, abundante en simbología en diversas culturas. Crece en altas 
cadenas montañosas como en las  tierras arenosas de climas marinos. Es un árbol vinculado a la idea del nacimiento 
como la palmera en el Antiguo Testamento y otros registros de Oriente. La estación del abeto es el primer día del 
año, cuando nace el Niño Divino, el día del solsticio. Para algunos pueblos antiguos de Eurasia representaba el “axis 



31

mundi” tal como el Fresno para los nórdicos en su representación del Yggdrasil. 

En las islas Orcadas, al norte de Escocia,  es tradición “curar” tras el parto a la madre y al hijo recién nacido con una 
candela de abeto encendida que se hace pasar tres veces alrededor de la cama. Tal la usanza de los antiguos 
celtas,  que quemaban agujas de  abeto para bendecir a la parturienta y su bebé después del nacimiento. El 
abeto representa para los celtas la primera letra vocal del alfabeto druídico Ogham, la A o Ailim que tiene su 
correspondencia con el 25 de diciembre en el calendario. Aunque este alfabeto es un código muy controversial 
se reconoce que cada símbolo refleja la energía del árbol, y en el caso del abeto se trata de la energía de la 
resurrección y la vida eterna quizás por los innumerables dones medicinales que este posee.

Árbol de esencia fecundante para el inconsciente colectivo de la Europa Antigua y rey del bosque, la mención de 
su sacralidad se remonta incluso al Antiguo Testamento donde se cita el uso de su madera para la construcción de 
la puerta del templo de Jerusalén por solicitud del rey Salomón en el 1000 a. C.

A partir del siglo  XVI se inicia en Alemania la tradición de utilizar abetos para los festejos navideños de la costumbre 
cristiana. Es a raíz de una leyenda que cuenta que en el año 723 el misionero Bonifacio llegó por el bosque de 
Hessen, al norte de la actual Alemania, con el fin de evangelizar a los pueblos paganos y allí taló un roble sagrado, 
conocido como el Roble de Thor (de significación idéntica a Yggdrasil) . El roble gigantesco cayó sobre un abeto 
pequeño que quedó milagrosamente intacto, por lo que fue proclamado el árbol del naciente cristianismo. 

En el Solsticio de invierno, cuando el Sol se queda 
quieto en el momento más oscuro y frío, la idea de la 
muerte parece adueñarse de nuestro héroe interno. 
Hemos de morir y revivir en cada ciclo solar individual 
y eso es lo que nos recuerda el ritmo cósmico de la 
naturaleza.

En el esquema de Ptolomeo los dioses ingresan por la 
puerta de Capricornio, el grado cero, en el solsticio 
de diciembre. Cuando la noche se cierne sobre la 
humanidad, las puertas del cielo se abren para liberar 
nuestra vida espiritual a una visión más elevada.

El Solsticio del 21 de diciembre marca una luz de 
esperanza en la más profunda noche. El Sol, símbolo de la vida y de la inteligencia divina  retorna, parido por la tierra 
yerma y a la espera de la absoluta resurrección tras un ciclo de tres meses, cuando el equinoccio, en el grado cero 
de Aries manifieste  su radiante vitalidad.

¿Quién escribió este artículo?

VALERIA CORREIA NOBRE

Valeria Correia Nobre nació en 1968 en la ciudad de Buenos Aires. Heredó de sus ancestros el interés por los 
lenguajes simbólicos y el poder de la naturaleza. Astróloga desde hace más de veinticinco años, se formó en diversas 
disciplinas. La fitoterapia, la botánica, el sistema floral del Dr. de Bach, el tarot, las runas son algunas de las prácticas 
que integró a su trabajo terapéutico. Vivió los últimos quince años a los pies del Sagrado Cerro Uritorco, Capilla del 
Monte, provincia de Córdoba y allí realizó un profundo trabajo espiritual descifrando diversos códigos esotéricos de 
la ciudad etérica de Erks. Actualmente vive en España y brinda consulta, guía y servicio en los procesos de cambio y 
evolución de la conciencia en forma presencial o a distancia.

vcorreianobre@hotmail.com 
FB. melodijovenus
IG. @melodijovenus

melodijovenus.blogspot.com

http://melodijovenus.blogspot.com


32

LA GRAN MUTACIÓN:
CICLO JÚPITER SATURNO

sección dedicada a observar los efectos de los astros en el mundo

ASTROLOGÍA MUNDANA

por ITZIAR AZKONA



33

EL CICLO ASTRONÓMICO

La astrología es fundamentalmente el estudio de los ciclos y en esto, dada su antigüedad, el ciclo de 20 años 
entre una conjunción -dos planetas situados a 0º- de los planetas Júpiter y Saturno y la siguiente es uno de los más 
estudiados a lo largo de la historia. Esto viene dado por dos razones principales. En primer lugar, el concepto de 
tiempo en la antigüedad era muy diferente al nuestro. Pensemos que para elaborar algunas de las tareas que hoy se 
hacen al momento, en un tiempo pasado se empleaba un día entero e incluso podía llevar semanas culminarlas. Por 
lo tanto los 20 años que dura un ciclo completo entre Júpiter y Saturno tenían un sentido subjetivo de duración mucho 
mayor que en la actualidad. En segundo lugar, estos planetas fueron los dos más lejanos a la Tierra conocidos hasta 
el descubrimiento de Urano en 1781, gracias al telescopio. Su importancia podría ser similar a la que ahora puede 
tener para nosotros el ciclo de 495 años entre Neptuno y Plutón que son, hoy por hoy, los dos planetas más lejanos 
del sistema solar que conocemos y, por tanto, los que marcan el ciclo de mayor duración entre una conjunción y otra. 
Lo mismo que Plutón ha marcado un límite en nuestro sistema solar, que por cierto, ahora comenzamos a sobrepasar, 
en la antigüedad Saturno representaba el final de la dimensión física constatable porque era el último planeta visible 
al ojo humano.

Con el tiempo se pudo observar que Júpiter y Saturno se juntaban regularmente cada 20 años, lo hacían de manera 
consecutiva en signos del mismo elemento y completaban  un ciclo mayor de 960 años cuando las conjunciones 
habían recorrido todos los elementos, lo que daba comienzo a un nuevo ciclo. Esto hace que, por ejemplo, desde 
1780 hasta 2020 todos los encuentros en conjunción de Júpiter y Saturno se hayan dado en signos de tierra: Tauro, 
Virgo o Capricornio. Así, el 21 de diciembre de 2020, en coincidencia con el solsticio, Júpiter y Saturno estarán 
en conjunción exacta en el signo de Acuario después de haber realizado sus encuentros durante los 240 años 
anteriores en signos de tierra, y así iniciarán un nuevo ciclo de otros 240 años en el que sólo se encontrarán en signos 
de aire. Libra será el siguiente punto de encuentro. Es cierto que en 1982 Júpiter y Saturno se encontraron en Libra en 
un movimiento “como retrógrado” dentro de este ciclo de 240 años pero es sin duda en 2020 cuando tiene lugar 
el cambio definitivo de elemento que da lugar a lo que se conoce en Astrología Mundana como La Gran Mutación.
Mediante la observación de acontecimientos históricos se pudo registrar que, si cada 20 años, en coincidencia 
con la conjunción entre Júpiter y Saturno, se daban acontecimientos de índole vital a nivel sociopolítico, cuando 
esa conjunción se daba en el cambio de elemento, como el de este año 2020, los giros históricos eran aún más 
dramáticos.

EL MITO ARQUETÍPICO

Cuando en el centro del mito están Júpiter y Saturno, en el escenario estarán el viejo padre todopoderoso y el 
hijo menor que osó disputarle el poder. Padre e hijo lucharon durante varios años. El primero luchaba por mantener 
el status quo, por mantener lo bueno del pasado que sí sirve y por mantener el orden dentro de los límites de lo 
conocido. Por el contrario, el segundo se enfrentaba por establecer un nuevo sistema de poder, porque intuía lo que 
estaba por llegar, para darle espacio y por romper el molde y expandir los muros del reino más allá de lo establecido.

A un Saturno que se tragaba a sus hijos por miedo a ser destronado le llegó la hora de batirse en duelo con su 
hijo Júpiter, al que su mujer Rea había salvado de la muerte. Esta entregó a su marido una piedra en vez de a su 
hijo recién nacido. Cuando Júpiter estuvo a salvo y preparado, cuando hizo su propio proceso, con ayuda de sus 
antepasados, dio a beber a su padre una pócima mágica y con ello logró vencerle y liberar a sus hermanos, con los 
que posteriormente se repartió el poder. Con Saturno había un sistema de Dios todopoderoso. Júpiter, sin embargo, 
se repartió el poder con Neptuno y Plutón. Júpiter se quedó en lo alto del Olimpo, Neptuno en el mar y Plutón en el 
inframundo del que apenas salió tres veces. El poder quedó así más repartido y el todo indefinido se separó en reinos 
diferenciados: el de la mente, el de la emoción y el de lo físico instintivo material.

Para los griegos, Saturno gobernó durante toda la Edad de Oro, y el mito tiene ciertas similitudes con el mito bíblico en el 
que en un principio Adán y Eva estaban en el Paraíso donde todo era uno y nada faltaba hasta que llegó el momento 
de la expulsión y la separación. Así, a nivel mitológico, Júpiter y Saturno estarían representando el despertar a una nueva 
consciencia a través de una separación de aquello que nos parece perfecto pero que, por serlo, no nos da el estímulo 
suficiente para querer saber y conocer más. Si bien fuera del Paraíso y del Olimpo hace frío y no todas las necesidades 
están cubiertas, el camino nos ofrece los retos necesarios para seguir madurando y creciendo a nivel psicológico y personal.



34

EL SÍMBOLO ASTROLÓGICO

A nivel simbólico tenemos una primera cuestión que tiene que ver con la importancia de la conjunción entre dos 
planetas, lo que marca el final y el principio de ciclo. En su final, el momento que vivimos es simbólicamente como la 
savia que vuelve a la raíz, como el invierno en que todo se retira y se mete hacia adentro. Es un momento de toma de 
conciencia, de integración final de todo el proceso vivido durante el ciclo. Se trata de un ciclo que muere sabedor 
de contener la semilla de lo nuevo. Como principio es un punto de emergencia, de optimismo, de resurrección, de 
nacimiento. Simbólicamente es como la primavera, ese momento en que todo empuja para volver a la vida. En 
astrología mundana este es un momento de importantes giros históricos.

La segunda cuestión la aporta lo derivado del simbolismo de los arquetipos o energías que se juntan en la conjunción, 
a cuya comprensión ayuda el mito como una forma de ampliar nuestra visión sobre la naturaleza de las energías en 
acción. En astrología psicológica, tanto Júpiter como Saturno forman dos energías complementarias que se compensan 
entre sí para contribuir con nuestro proceso de socialización. Mientras una fuerza nos impulsa hacia adelante para 
crecer, la otra nos retiene para forjar nuestro carácter y responsabilizarnos. Por un lado, Júpiter es la necesidad de mirar 
hacia el futuro, por otro lado Saturno representa los miedos, inseguridades e inhibiciones que necesitamos superar. 
El objetivo de su encuentro suele contribuir al despertar de una nueva visión del mundo, al despertar de una nueva 
filosofía más allá de lo material. Se pone a prueba todo nuestro sistema de creencias y nuestra visión de la vida a 
medida que vamos recibiendo píldoras de realismo, a medida que vamos descubriendo que la realidad no era del 
todo como la habíamos percibido hasta ese momento. Los dos arquetipos nos enfrentan a un debate colosal sobre 
qué es más valiosa, si la verdad o la realidad. Y nos indican que lo que hoy aparece como real nos puede ayudar 
a ajustar nuestra verdad, al mismo tiempo que despertar a una nueva verdad cambia la forma de ver la realidad.

En otra de sus dimensiones Júpiter representa el sentido de las cosas, la búsqueda de comprensión, la confianza o 
la fe. Por el contrario, Saturno es quien nos devuelve, una y otra vez como una noria, a la realidad cada vez que 
chocamos con las leyes universales, con la autoridad o con el límite del tiempo. Bajo su encuentro nos podemos 
debatir entre las olas empeñadas en llevarnos contra las rocas y la confianza feroz de quien sabe, sin saber cómo, 
que saldrá del oleaje y navegará de nuevo en calma. Si hay polaridad se pueden vivir momentos desgarradores e 
irreconciliables a nivel psicológico entre la tristeza más profunda o la confianza más desmedida. Si se hace la síntesis 
y se recupera lo aprendido durante el ciclo, se puede materializar alguna visión interna de manera práctica que 
devuelva el control del timón y la dirección hacia algún tipo de éxito personal o colectivo. La realidad no se hunde 
cuando se erige en una oportunidad de avanzar con paso más sólido. La fe mueve cuando, desde ella, se fabrica 
y se construye un nuevo golpe de efecto que re-orienta la búsqueda personal, no porque se espera algo a cambio 
de nada. Con Júpiter y Saturno el aprendizaje es que todo avance tiene un coste al mismo tiempo que conlleva la 
recompensa de crecer y madurar.

En astrología mundana, Júpiter representa la abundancia, el bienestar, la tolerancia, la libertad y el optimismo pero 
también el punto en que las cosas se escapan de control. Saturno está relacionado con la austeridad, los miedos 
colectivos, el dogmatismo y el exceso de control, con la ley y el orden. Por tanto, entre los dos forman un todo que 
puede afectar de manera significativa a la seguridad material. Saturno limita lo que Júpiter expande para que no 
sea exagerado, y Júpiter impulsa lo debe seguir creciendo y nos lleva a conquistar nuevos territorios para que lo que 
Saturno limita no estrangule. Esto puede ofrecer soluciones más realistas y productivas en la mejora de un sistema que 
muestra tanto sus excesos como sus limitaciones para un reparto más igualitario de la abundancia. Sin duda alguna, 
ofrece la posibilidad de derribar, destruir y reconstruir estructuras tanto políticas como sociales o económicas.



35

LA CONJUNCIÓN JÚPITER SATURNO EN ACUARIO

“Id a la ciudad 
y os encontrará un hombre con un cántaro de agua 
y en la casa en la que él entrare, seguidle”
(Lucas 22:10)

En el estudio de los ciclos siempre está la necesidad de profundizar en lo nuevo que traerán, en la manifestación del 
potencial que está por surgir. Para profundizar aun más en el significado simbólico del cambio de ciclo es necesario 
igualmente mirar en qué signo tiene lugar la conjunción. En esta ocasión es en Acuario.

El hombre del cántaro de agua marca el espacio donde los 12 discípulos se convirtieron en uno sólo. Así Júpiter en 
Acuario, el signo del cántaro de agua, puede ser el motor de los hombres y mujeres dispuestos a hacer de su propósito 
el reparto de agua pura y limpia y crear espacios donde las libertades se compartan, donde las consciencias 
personales y los liderazgos se sumen, donde las necesidades humanas se intuyen por todos y para todos.

Hasta ahora, Saturno se encontraba en su signo de regencia, mientras que Júpiter en Capricornio estaba contenido, 
con lo que el Saturno de la austeridad tenía las de ganar en algún movimiento de la partida. El paso a la energía de 
Acuario el 21 de diciembre de 2020 no deja claro quién podrá más. Por un lado, Saturno es el regente clásico de 
Acuario y está muy presente en su primer decanato según algunos astrólogos. Pero por otro lado, Júpiter es el regente 
interno de Acuario, lo que le dotaría de un nuevo protagonismo. Podríamos ver, durante un tiempo, una manifestación 
simultánea y a la vez muy diferenciada de las dos energías.

Cornelis van Haarlem, La caída de los titanes (1588)



36

Si Saturno impregna su realismo en este comienzo de ciclo y Júpiter disemina con abundancia y alegría el espíritu 
acuariano de “para todos”, podríamos estar a las puertas de una nueva era más solidaria y humanitaria. Pero 
igualmente, el eterno buscador y rebelde sin causa puede buscar por buscar y no hallar más que ideas vacías, 
tecnología arbitraria y gran intransigencia si hay fanatismo y extremismos. La dualidad está servida y los extremos 
políticos, religiosos o económicos pueden revivir como la oposición capitalismo-comunismo, o la distancia entre 
religiones, culturas o razas. Ahora bien, desapego y desafección no son lo mismo, independencia y libertad no 
implican frialdad, por lo tanto la Humanidad de Acuario, lejos de vaivenes emocionales, puede ofrecer lo mejor de sí 
misma e impulsarnos un paso más en la construcción de una ciudadanía más madura, más consciente.

En el futuro inmediato se verá si a nivel filosófico y espiritual se manifiesta en lo práctico el concepto de que todos 
somos parte de un todo indivisible que no tiene por qué llevarnos a sacrificar nuestras individualidades sino más 
bien al contrario, a potenciarlas. Veremos si estamos lo suficientemente maduros para continuar el camino del Zeus 
humanizado. Si Zeus descendió del Olimpo y se humanizó con la figura de Jesucristo, ahora somos toda la Humanidad 
en su conjunto la que podemos constelar esa energía y convertimos en líderes y maestros de una realidad más 
consciente. Podríamos constelar la generosidad, la empatía universal y empezar a sintetizar y a conectar con una 
realidad más abstracta. La Astrología podría ser una de las herramientas beneficiadas con la expansión de un 
conocimiento más universal para todos, de realidades más sintéticas y abstractas que nos ayuden en el encuentro 
de verdades internas profundas. La ayuda y el servicio podrían nacer de acciones grupales mucho más poderosas 
que den cabida a realidades individuales más maduras y creativas y con una bondad y un sentido práctico de gran 
valor, con trabajo, esfuerzo y desinterés colectivos.

“Trascended todos los códigos de la ley y
entregaos a Mí como uno”.
Krishna

Si Júpiter está destinado a esparcir de manera abundante la sabiduría aprendida y contenida de Acuario a través 
del valor del grupo y en solidaridad, podríamos lograr ver algún atisbo de solución tecnológica de gran beneficio 
para toda la Humanidad. Desde este punto, Júpiter tiene el poder de conectar la diversidad de cada alma con la 
consciencia impersonal y unificadora que hay dentro de cada uno de nosotros. Tiempos realmente apasionantes 
los que se nos presentan en el futuro inmediato. Para la Astrología Esotérica, la conjunción Júpiter-Saturno en Piscis 
anunció el advenimiento del Mesías. Veremos que anuncia en el signo de Acuario en este momento del ciclo histórico 
en el que nos hallamos inmersos.

Por último señalar que el encuentro entre Júpiter y Saturno se dará en el grado 0º de Acuario. Este grado representa 
un portal hacia lo nuevo. Representa el entusiasmo del niño pequeño, del ser libre que aterriza en un nuevo territorio 
dispuesto a explorarlo desde su pureza, desde su inocencia, con enorme potencial creativo. Previsiblemente ya se 
ha entendido y se ha digerido la experiencia vivida en el grado 29º de Capricornio, donde poco se podía hacer.

“lo que se inicia en Aries,
se manifiesta en Acuario
y alcanza en Libra su equilibrio”. 
A.Bailey

Saturno y Júpiter se encontrarán de nuevo en octubre en 2040 en el signo de Libra, lo que podría cerrar y abrir un 
ciclo de equilibrio en el reparto de justicia social. En ese momento Saturno estará exaltado en Libra por lo que, de 
nuevo, las energías podrían estar alineadas en la expresión de la mejor versión de estos dos arquetipos sociales. 
De tal manera que aquello que ya hemos iniciado podría estar a punto de manifestarse para llegar a un punto de 
equilibrio a partir de 2040.

Sea como sea que se vayan a desarrollar los acontecimientos del futuro, el estudio de los ciclos astrológicos nos 
indica que estamos viviendo un momento de gran importancia histórica, similar al que se pudo vivir en el siglo XIII, 
en la baja Edad Media, en el que en Europa comenzó a desaparecer el sistema sociopolítico del feudalismo y se 
empezaron a sentar las bases del Renacimiento y la Ilustración. En aquel entonces la relación entre noble y vasallo se 



37

¿Quién escribió este artículo?

ITZIAR AZKONA
Socióloga. Coach. Astróloga.

IG: @itziaraz

FB: Coaching astrologico

Itziar se define como maestra de su pasado, artesana de su presente y aprendiz de su futuro, algo Maga Merlín, 
escritora y Educadora para la Felicidad. Se forma en Astrología en la FAL de Londres y en la actualidad es 
Global Director de ISAR para España (International Society for Astrological Research).Su encuentro con 
la Astrología fue por destino. Primero experimentó su lado racional a través de la sociología, la estadística, el 
marketing hasta que llegó su fase puente de emprender. Y tras el emprendimiento llegó el desprendimiento 
de todo lo que creía que sabía y controlaba para conectar con su lado emocional a través del coaching y la 
astrología hasta llegarse a completar.

transformó en un modelo de organización social más igualitario. El conocimiento comenzó a expandirse a más capas 
de la sociedad, el pensamiento se hizo menos supersticioso y más racional y nació una burguesía o clase social 
ligada al comercio y al dinero que sustituyó a los poderosos por linaje o descendencia. Con el tiempo y perspectiva 
podremos valorar mejor las implicaciones de este cambio de ciclo para los tiempos actuales, ya que nunca hay dos 
ciclos iguales.

www.itziarazkona.com

www.itziarazkona.com


38

Breve reseña astrológica 
de tres personalidades 

musicales

por JUAN OSHIRO

INTRODUCCIÓN

La música es un mar de melodías y ritmo que juega con el silencio a crear realidades. La música es rendirse  a la 
unidad, a la nada y al todo. ¡Qué rico se siente zambullirse en sus aguas! En las diferentes playas que son los diversos 
géneros musicales, desde el folklore hasta la música moderna, desde la música clásica y el Jazz que exigen harto 
estudio y entrenamiento hasta el Blues y el Rock n Roll con su exaltado sentimiento y espíritu de revolución social, 
desde el Reggae con sus valores espirituales hasta el Reggaetón que evidencia la liberación de siglos de represión 
y tabú frente a la sexo. 

Foto de _blocks_ en Unsplash

sección dedicada a construir puentes entre música y astrología

ASTROMÚSICA



39

Neptuno, “señor de los mares”, está referido en los manuales de astrología en relación con el don musical. Me gusta 
mucho la visión de Liz Greene sobre reconsiderar la naturaleza de este planeta que es en esencia femenino. El mismo 
fenómeno ocurre con la palabra “mar”: aunque es admisible decir la mar, solemos decirlo en masculino. La palabra 
“música” tiene igualmente una etimología mitológica. ¿No son las Musas de Apolo la manifestación de la inspiración 
neptuniana?

Aquí va una anécdota. Casi al final del año 2019, tuve un encuentro inolvidable en una feria cultural con uno de 
los asistentes que tenía la peculiar profesión de coach vocal. Me pareció un oficio envidiable desde mi rol de 
psicoterapeuta. Después de descubrir mediante aquel vivaz diálogo qué es lo que hace un coach vocal, pienso 
qué maravilla acompañar el desarrollo artístico en el rubro del canto y, además, contactar con el nivel emocional 
al trabajar con el nivel cualitativo, el “¿Cómo cantas lo que cantas?” o “¿Cómo se siente lo que cantas?”. La parte 
neptuniana de aquella conversación tiene que ver con esta frase que me dejó pensando un buen tiempo: “El artista 
debe tener una cualidad parecida a la de un médium que canaliza la energía del público”. Esta idea trajo a mi 
mente el recuerdo de mi propia experiencia sobre el escenario, específicamente cuando ejecuto un solo de guitarra, 
es un instante en el que se eleva mi vibración y se disuelven los límites de lo que puedo considerar <yo mismo>. En 
ese fugaz momento de clímax, deseo de corazón que las personas realmente escuchen algo memorable, algo que 
llegue a su corazón idéntico al mío. 

Escogí tres artistas como quien elige cartas del tarot, más guiado por la intuición que por la racionalidad. El primero 
que “surgió” fue Michael Jackson, un artista que dejó una profunda huella en la humanidad. A vísperas de la entrada 
definitiva de Saturno en Acuario en diciembre de este potente año, es para mí una gran inspiración y medicina aquella 
canción del disco que nació justamente con Saturno en Acuario en noviembre de 1991. El disco es “Dangerous” 
y la canción a la que me refiero es “Heal the World”. Conmovido hasta las lágrimas, tengo fe en que durante este  
transformador tránsito plutoniano, nos toca a todos nosotros curar el mundo.

Alineado con la peculiaridad de este año, me enteré de que la entrega del Premio Grammy al mejor álbum de 
Reggae del 2020 fue por primera vez para una mujer que además es hasta ahora la persona más joven en ganar 
este premio anual, cuya primera entrega fue en el año 1985. Su nombre es Koffee, jamaiquina nacida en el año 2000. 
Veremos si los tránsitos en el cielo tienen alguna clave de su contundente éxito.

Finalmente estudiaremos la carta de un guitarrista fenomenal que desde el 6 de octubre de 2020 forma parte de 
todo. Me refiero a Eddie Van Halen, un músico que revolucionó el modo de tocar la guitarra tal como lo hizo Jimmy 
Hendrix en su tiempo. ¿Cómo no atribuirle a él la popularización de la técnica de “Tapping”?. Me interesa estudiar su 
Urano como factor clave para contemplar su genio musical por un lado y por otro lado estudiarlo como factor de 
riesgo para mantener la estabilidad de su salud. 

El mundo entero recibió la sensible noticia a través de la red social de su hijo Wolfgang Van Halen por medio de 
las siguientes palabras: “No puedo creer que tenga que escribir esto, pero mi padre, Edward Lodewijk Van Halen, 
ha perdido esta mañana su larga y ardua batalla contra el cáncer… Fue el mejor padre que pude pedir. Cada 
momento que he compartido con él dentro y fuera del escenario fue un regalo... Mi corazón está roto y no creo que 
nunca me recupere por completo de esta pérdida. Te amo mucho, papá”. 

¡Qué bellos recuerdos quedaron registrados en aquel último show del año 2015! Eddie llevaba una camiseta de 
color blanco y una sonrisa de eternidad en la cara cuando compartía el escenario con su hermano y su hijo. Le pido 
al maestro Quirón que ilumine a Wolfgang en su proceso de duelo. Conecto profundamente con su sentir, lo siento 
como un hermano por haber nacido igual que yo en el año 1991.



40

LECTURA DE CARTAS

MICHAEL JACKSON

Se ve en la carta de Michael una presencia fuerte del arquetipo neptuniano: La luna en conjunción al ascendente 
en el signo de los peces, regente de Cáncer en la casa V, la casa de la creatividad, y Neptuno conjunto a Júpiter 
en sextil con el sol y trígono con el ascendente. ¡Maravilloso! Resulta interesante contemplar la fuerza fértil de la 
oposición. El autor de “The way you make me feel” nació poco después de perfeccionarse la luna llena con el Sol 
en Virgo y tiene además una casa VI potente que contiene un stellium compuesto por el Sol, Plutón, Mercurio, Venus 
y Urano. Es coherente con su biografía la concentración de energía en esta casa,  ya que tiene relación con su 
evidente capacidad para hacer empresa. Como productor artístico, la capacidad de análisis y organización son 
fundamentales para lograr esa pureza virginiana en cada detalle de su performance, ya sea sobre el escenario,  
mediante un trabajo en equipo espléndido con bailarines y músicos o dentro del estudio, buscando la perfección en 
cada sonido, llegando incluso a diseñar las líneas de percusión con la voz al estilo “Beatbox”. 

La conjunción de Venus y Urano se expresa como una mezcla de magnetismo y buen gusto con inventiva y orientación 
social, aspectos que reciben el matiz del expresivo signo de Leo. Ambos planetas configuran un quincuncio con su 
Luna y Ascendente, lo que conecta su capacidad estética venusina con su naturaleza instintiva lunar. Estos aspectos 
conectados se reflejan en esa manera tan característica de cantar y bailar desde las entrañas, desde lo muy adentro 
de sí mismo, con ese sentir de música Soul y con ese vibrato cálido en su canto. Imponente como un león sobre el 
escenario, será recordado siempre como el “Rey del Pop”.

Un quincuncio es un aspecto complejo que, en la carta de Michael, plantea el reto de integrar el fuego de Leo con 
las aguas de Piscis. Creo que la historia habría sido muy diferente si no fuera por ese excelentemente aspectado 
Saturno. En lo alto del cielo, el “Señor de los Anillos” en el signo de fuego de Sagitario le dio el poder de manifestar 
los mejores atributos de Leo. Sin embargo, el mismo Saturno hizo tensión con su luna dominante, lo cual se refleja en 
su vida con la vivencia de un padre exigente y un niño interior herido: “Me identifico totalmente con Peter Pan, el niño 
perdido de la Tierra de Nunca Jamás. Además, ¿quién no querría volar?”. 

29 de Agosto de 1958
7:33 p. m.

Gary, Indiana, Estados 
Unidos

Sistema de casas: 
Placidus.

Nodo: verdadero



41

KOFFEE (16 de febrero de 2000. Spanish Town, Jamaica)

Utilizaremos la carta del medio día, ya que no podemos precisar la lectura de las casas por desconocer su hora de 
nacimiento. Vayamos directamente a los tránsitos del día en que hizo historia ganando el premio Grammy al mejor 
disco de Reggae de 2020. De entrada, puedo decir que nació bajo el signo de Acuario igual que el célebre 
cantante jamaiquino Bob Marley.

Cada año, un hombre se ha llevado a casa el premio en forma de gramófono, pero 35 años después, un domingo 26 
de enero, una joven artista se llevó el premio con su álbum debut “Rapture”, un disco cargado de una impresionante 
fluidez lírica con potente contenido social y espiritual.

Me llama la atención el tránsito de Marte, el planeta de la conquista, en el grado 15 de Sagitario, que hizo una 
conjunción partil con su Quirón de nacimiento que, además, está en tránsito en conjunción con su Marte natal. Creo 
que la victoria de Koffee representa la reparación de la presencia de mujeres no sólo en el reggae o en la música 
en general, sino también el rescate de la energía femenina frente a la crisis del patriarcado.

El número 15 fue su número de la suerte. Es curioso calcular el punto medio de los tránsitos de Venus en 14° y Neptuno 
en 16° de Piscis, que da en el 15° de Piscis que es donde tiene a su Mercurio de nacimiento. Sigamos jalando la 
madeja, el día de la premiación, en el cielo se emparejaron varios planetas de una manera muy peculiar, Mercurio 
junto a la Luna tocaban a su Urano natal y la famosa conjunción Saturno – Plutón estaba dentro del orbe de su Venus 
de nacimiento en el 28° de Capricornio. 

A su corta edad, a partir del reconocimiento de un Premio Grammy, se marca el inicio de un ciclo importante en su 
carrera como artista y como defensora de los derechos humanos promovidos tanto por la cultura Reggae como por 
la energía de Acuario.

16 de Febrero de 2000 
12:00 p. m.
(hora natal desconocida)

Spanish Town, Jamaica



42

Eddie Van Halen  (Nacido 26 de enero de 1955 a las 1:05 h. en Ámsterdam) 

Me conmuevo al ver a nuestro protagonista, Neptuno, en conjunción partil con su ascendente en el 28° de Libra. 
Entre los tantos detalles por los cuales Eddie Van Halen es considerado una leyenda, está la peculiaridad de su 
sonrisa. Realmente es un gran espectáculo no sólo escucharlo tocar sino también ver la expresión de su rostro, que me 
recuerda al amor incondicional de una madre. 

La Luna en conjunción a Mercurio en Acuario y Urano en conjunción a Júpiter hablan de ese lado revolucionario, 
totalmente original e influyente, incluso futurista. Recordemos su mención en la taquillera película “Volver al Futuro”. Si 
no lo recuerdas, en una escena vimos al protagonista Marty McFly entrar en la habitación de su adolescente padre 
en medio de la noche durante el año 1955 con la intención de motivarlo un poco con algo ciencia ficción. Usando 
un traje de protección, Marty le coloca unos auriculares a su padre dormido y luego inserta una cinta en su Walkman 
que dice “Edward Van Halen”. El sonido de la guitarra eléctrica que escuchamos cuando Marty presiona Play está 
grabado en nuestra memoria.

Como bien sabemos, Neptuno también tiene un lado no favorable. La lucha de Eddie contra el alcoholismo se volvió 
importante durante la primera década del nuevo milenio. Alrededor del año 2004, el tránsito de Urano en conjunción 
a su luna natal y en oposición a su Plutón natal está en relación con este proceso de deterioro de su salud. Sumado 
a esto, en 2005 el tránsito de Saturno en Cáncer en oposición a Quirón en Capricornio configuró una T cuadrada 
con su Neptuno natal. Estos fueron años en los que se evidencia en sus shows una disminución de esa vibra tan vital 
que lo caracterizaba. Es por esto que en el año 2007 decide entrar a rehabilitación para trabajar en sí mismo.
Es admirable su lucha coronada por su breve regreso a los escenarios, cuya última presentación fue en el año 2015 
en California,  esta vez acompañado de su amado Wolfgang en el bajo y con el cantante original de la banda, 
David Lee Roth, mostrando una actitud entusiasta y a la vez solemne. 

26 de Enero de 1955
1:05 a. .m.
Amsterdam, Holanda

Sistema de casas: 
Placidus.

Nodo: verdadero.



43

Pienso que es importante tener presente los regalos que el Neptuno astrológico tiene para ofrecernos, por algo está 
en su domicilio. La sensibilidad y la conexión con una fuente “divina” de inspiración nos pueden ayudar a encontrar 
gracia en el vivir. Pues si amar es un arte, todos somos artistas.

Bibliografía: 	 “Ciclos y Tránsitos Astrológicos”, Daniel Dancourt. Editorial Barath. 
 “Neptuno, un estudio astrológico”. Editorial Urano. 

¿Quién escribió este artículo?

JUAN FRANCISCO OSHIRO OYAKAWA
FB. /uranopsique

IG. @rezoagradecido

TEL.+51 998 591 523

juanoshiro7@gmail.com

Nació en Lima, se licenció en Psicología en la Universidad San Martín de Porres. Hizo su año de internado (prácticas) 
en el área comunitaria, en dicha experiencia se desempeñó facilitando un programa de talleres de yoga para niños 
en un colegio estatal de una zona vulnerable. Recuerda con humor que no tuvo una formación o clase de yoga 
previamente, fue una experiencia de enseñar aprendiendo y aprender enseñando, descubrió por esos momentos 
su atracción por la corriente transpersonal de la psicología; paralelamente, se desarrolló en el ámbito artístico y 
se dedicó a la música. Fue por medio de ese círculo de contactos que conoció a una persona que le leyó la carta 
astral por primera vez, y le pareció una herramienta con potencial en el campo formal de la psicoterapia. Se formó 
en psicoterapia Gestalt  en el Centro Gestáltico de Perú (CGP) y estudió Astrología Psicológica Junguiana en un 
centro vinculado a la Asociación Transpersonal de Perú (ATP) llamado Holquimia. 



44
EL LIBRO DE LA LUNA F

ot
o
 d

e 
Je

r
em

y
 T

h
o
m
a
s
 e

n
 U

n
s
pl

a
s
h

por ITZIAR AZKONA

sección dedicada a las lecturas nos han generado impacto

LA BIBLIOTECA DE ALE JANDRÍA



45

Fatoumata Kébé es astrónoma desde que, con 8 años, encontró en su casa la enciclopedia astronómica de su padre. 
Esta astrofísica y educadora francesa desempeña labores de divulgación de la astronomía en África y en algunos 
barrios desfavorecidos de Francia. También forma parte de dos asociaciones que militan a favor de la participación 
de las mujeres en el campo de la astronomía: Femmes et Sciences y Women in Aerospace. Sus investigaciones se han 
centrado en la contaminación del espacio y está implicada en proyectos en África para proteger el medio ambiente 
de la agricultura invasiva, con la colaboración de mujeres de Mali, país de origen de sus padres.

Fatoumata ha escrito un libro sobre la Luna en el que recoge  historias, mitos y leyendas sobre el misterioso satélite 
que orbita la Tierra. Su libro empieza con la descripción de un fresco de una de las cuevas de Lascaux en Francia: 
“al fondo de la cueva, a una altura aproximada de dos metros y medio, en el muro derecho, galopa un caballo…. 
El animal destaca sobre los demás frescos y al mismo tiempo está casi oculto, tal vez con un carácter sagrado. Bajo 
la cabeza, de los ollares a la quijada, y a lo largo de los flancos hasta la cola, hay una larga estela de estrellas. Los 
prehistoriadores creen que se trata de una representación de las distintas fases de la Luna, una manera de medir el 
tiempo, un calendario”. La autora nos recuerda cómo, allá donde acaba la prehistoria y comienza la historia escrita 
de la Humanidad, hasta donde se conoce, en la época de los sumerios y sus tablillas, ya se hablaba de la Luna. 
Posteriormente, hace 5500 años, en Mesopotamia, hay constancia de que se conocían perfectamente todos los 
movimientos de la Luna, la duración exacta de sus ciclos y cómo se preveían los eclipses con exactitud.
Nuestro satélite, nuestro guardián o nuestra compañera, está en el origen de la observación del firmamento y del 
estudio de su comportamiento y su naturaleza desde el principio de los tiempos. En consecuencia es normal que se 
encuentre en el origen de todos los mitos, leyendas y religiones. La Luna es la referencia en la ubicación de fechas 
señaladas en la Iglesia Católica, como el día de la Semana Santa, por ejemplo. El concilio de Nicea decidió en el 
año 325 que el domingo de Pascua, que determina la festividad, caería el primer domingo después de la Luna Llena 
tras el equinoccio de primavera.

Mientras leía este libro, casi sin darme cuenta me 
visualicé como una mujer de la prehistoria, tumbada 
en la alfombra de la selva, en plena noche, 
contemplando por primera vez la luz de la Luna. 
Y se me agolparon preguntas, una detrás de otra, 
casi sin piedad… ¿Cómo se sentirían aquellos 
primeros habitantes las noches en que la Luna no 
estaba? ¿Qué pensarían que era aquello único 
que brillaba en la noche? ¿Quién fue el primero en 
darse cuenta de que el baile de fases lunares tenía 
un ritmo constante? ¿Quién imaginó las primeras 
historias sobre la Luna? 

En su libro, Fatoumata recupera la cosmogonía de 
los indígenas americanos que relata, mucho antes 
que la NASA, el nacimiento del mundo. Según 
ellos, hubo un tiempo de tinieblas en el que tuvo 
lugar una disputa entre los dioses por determinar 
quién iba a iluminar el mundo. Se relata la disputa 
entre Tecuciztécatl y Nanahuatzin, quienes 
debían lanzarse a las llamas en un reto en el que 
Nanahuatzin mostró mayor valentía, lo que le valió 
el lugar de Sol y dejó a Tecuciztécatl iluminando el 
firmamento en un segundo rango como Luna. Esta 
cosmogonía está presente en Teotihuacán en las 
pirámides que los aztecas llamaban la Pirámide del 
Sol y la Pirámide de la Luna. También está presente 
en Bolivia, en el Lago Titicaca, con la presencia de 
la Isla del Sol y la Isla de la Luna.



46

Los indígenas se quedan atrás, la historia avanza a medida que vamos leyendo el libro y la astrofísica francesa 
presenta los distintos astrónomos que proponen teorías sobre la formación de la Luna. Fatoumaka hace un recorrido 
por esas teorías. Primero se elaboró la teoría de la formación simultánea, que es la que defiende que la Tierra y la 
Luna se formaron al mismo tiempo de una misma fuente de desechos naturales. Después, el hijo astrónomo de Darwin 
propuso la teoría de la fisión, según la cual la Luna se habría desprendido de la Tierra, de una protuberancia 
generada en nuestro planeta por la velocidad de su rotación. Posteriormente se elaboró la teoría de la captura, 
que defendía que la Tierra habría captado a la Luna venida de otra región del Sistema Solar. Finalmente, en 1975 
se elaboró la teoría de la colisión entre el planeta Tea y la Tierra para dar origen a la Luna a partir de los restos de 
tal colisión. Esta es la teoría que desbanca a las anteriores y prevalece en la actualidad como la más probable. Es, 
además, la teoría que nos retrotrae al mito de los griegos, que ya contaron lo que pasó al respecto. Tea era hija del 
primer Dios Urano y de la primera diosa Tierra Gea. Estaba casada con su hermano Hiperión, dios de la luz con el 
que tuvo 3 hijos: Helio, el Sol; Selene, la Luna; Eos, la Aurora. Cuenta el mito que Tea choca con su madre Gea para 
engendrar a Selene, la Luna.

En palabras de Fatoumata, las anteriores no son las únicas teorías sobre el nacimiento de la Luna y todas se suceden, 
se complementan y se desmienten entre sí. Aún no hay una certeza absoluta ni unanimidad en este aspecto. En lo 
que sí hay un acuerdo total es en que si la Luna no estuviera ahí, la vida en la Tierra no tendría nada que ver con lo 
que conocemos. 

La lectura de este libro, en el que además Fatoumata describe el rol del Sol como creador de los planetas, me devolvió 
a una vieja reflexión personal: El Sol, la Tierra, la Luna y los Planetas estamos vinculados, tanto en nuestro origen, sea el 
que sea, como en nuestro devenir. Podemos sentir todo lo que nos rodea como una única unidad interrelacionada o 
podemos sentirnos separados. En algún momento de nuestra historia como seres humanos, desconectamos el “ser” del 
“humano”, la mente se desconectó del corazón, de la parte intuitiva, y hemos llegado al punto en el que Mitología, 
Astronomía y Astrología viven en universos separados y hasta parecen irreconciliables, cuando en realidad las tres 
son miradas de lo común que simplemente utilizan lenguajes diferentes para expresarse. En mi visualización, viajando 
a esa prehistoria conecté tanto con quienes, ante la grandeza de la Luna y lo que desconocían, se ubicaron en el 
miedo y la superstición como con los que adoptaron un lugar más activo y quisieron observar aquello que brillaba de 
manera cíclica, por fases, en el cielo, comenzando así su estudio y comprensión. Ya en ese momento todo era también 
una cuestión de actitud.

Entre todo lo que me evocó el 
libro también estuvo el recuerdo 
de mi viaje al Lago Titicaca. Allí 
pasé una noche en la Isla del Sol 
y un día en la Isla de la Luna y viví 
una experiencia incomparable con 
cualquier otra. Allí sentí una conexión 
con la naturaleza y con el cosmos 
como nunca había sentido antes. 
Fue un momento en el que sabía 
que estaba en aquel lugar para 
reconectar con una parte de mí de 
la que me había desconectado o 
a la que simplemente no recordaba 
o no reconocía. Y a través de lo 
que vi y sentí en la Isla del Sol más 
lo que escuché y sentí en la Isla 
de la Luna sucedió mi emergencia 
como un Ser más completo, ya que 
fue en ese viaje donde yo también 
choqué con la Madre Tierra para 
despertar a mi Luna interior. Este 

M
eg

a
l
o
ce

r
o
s
 c

on
 m

is
t
er

io
s
a
 l

í
n
e
a
 d

e 
p
u
n
t
o
s
 e

n
 l

a
 c

u
ev

a
 d

e 
L
a
s
ca

u
x



47

libro me ha traído ese recuerdo así como la esperanza de reconciliar lo aparentemente irreconciliable. Fatoumata 
Kébé, astrofísica, menciona en su libro, en la página 61, el papel de la astrología en la interpretación simbólica de la 
Luna, y lo hace con cuidado y respeto. Un pequeño gesto que puede ser un gran paso para todos los que seguimos 
el sendero de esta disciplina milenaria. Te invito a que leas este libro escrito de manera muy sencilla, sin tecnicismos, 
en el que la historia, la ciencia y la leyenda se interrelacionan de manera mágica. Tan mágica como la naturaleza, la 
presencia y la influencia de La luna sobre nuestra existencia.

Itziar se define como maestra de su pasado, artesana de su presente y aprendiz de su futuro, algo Maga 
Merlín, Maestra de Reiki, Escritora y Educadora para la Felicidad. Se forma en Astrología en la FAL de 
Londres. Su encuentro con la Astrología fue por destino. Primero experimentó su lado racional a través de la 
sociología, la estadística, el marketing hasta que llegó su fase puente de emprender. Y tras el emprendimiento 
llegó el desprendimiento de todo lo que creía que sabía y controlaba para conectar con su lado emocional a 
través del coaching y la astrología hasta llegar a poderse completar.

¿Quién escribió este artículo?

ITZIAR AZKONA
iazkonacoach@hotmail.com

www.coachingastrologico.com

http://www.coachingastrologico.com%0D%0D


48

DANZANDO CON LAS DIOSAS
Entrevista a Mónica Gobbin

por JUAN MANUEL MORO

sección dedicada a astrólogxs o amigxs afines

PUENTES

L
o
s
 p

ap
el

e
s
 d

e 
m
i 

h
a
bi

t
ac

ió
n
 d

e 
M
a
r
is

a
 M

e
s
tr

e



49

Para este número tenemos el placer de conversar con Mónica Gobbin, licenciada en Ciencias de la 
Educación, astróloga con una mirada desde la espiritualidad femenina, pagana, bruja y Sacerdotisa 
de la Diosa. 
En esta entrevista nos comparte su fuerte recorrido astrológico y espiritual, en el que nos habla 
de la visión astrológica de los años 70’ y todas sus transformaciones hasta nuestros días. Además, 
nos transmite unas perlitas de su vasto saber sobre los asteroides, esos “pedacitos de algo que se 
rompió” que nos permiten completar “lo femenino fragmentado en todos”. 

¿Cómo fue tu encuentro con la astrología y la espiritualidad femenina?

Creo que la espiritualidad femenina es el gran cántaro que contiene todo. No veo la astrología fuera de mi camino 
en la espiritualidad femenina. Tuve una búsqueda espiritual temprana desde mi adolescencia. Nací en una familia 
católica activa y practicante, con un tío abuelo obispo, monjas en la familia; o sea, no era tan fácil salir de ciertos 
mandatos. No existía Internet y la cuestión de la tarjeta de crédito para poder comprar en el exterior era otro tema. 
Acá en Buenos Aires, la editorial Kier tenía ya una biblioteca esotérica con muchos libros sobre teosofía, antroposofía, 
numerología pero no sobre espiritualidad femenina. Fue justo a principios de la década del 70 que se empieza a 
activar el movimiento de espiritualidad femenina y los asteroides. Por ejemplo, Eleanor Bach hace las efemérides de 
los cuatro primeros asteroides, después Ceres pasó a ser planeta enano pero en ese momento formaba parte de las 
grandes cuatro. Yo tenía 14 años, no sé si por una cuestión de inconsciente colectivo sentí que lo mío era otra cosa 
y no me quedé ni siquiera en el catolicismo con un culto mariano y seguí buscando, porque no era lo que quería ni lo 
que necesitaba. Tuve la suerte de tener una hermana mayor que me hacía pata, otra bruja también. Ella me empezó a 
llevar a su tarotista. Juntábamos cada moneda, le decíamos a mamá que nos íbamos a comprar maquillaje o cualquier 
cosa y nos íbamos a la bruja. 

Un día empecé con que quería la carta natal. Había hojeado cosas en Kier, el Centro Astrológico de Buenos Aires 
(CABA) ya estaba en funcionamiento, pero empecé un poco como amateur. Entré en una cosa “Sí, pero no” con 
la astrología. Me preguntaba: “¿Es una sola lectura?”. Especialmente porque en aquel momento, por ejemplo, ibas 
a cualquier astrólogo y hablaba de tu Sol, de tu Saturno, como los hombres de tu vida. Evidentemente ese Sol 
no era mío, ese Saturno tampoco. Entonces empecé a no estar convencida, como si hubiera algo más, pero no 
tenía respuesta. Años después me conecto con Ethel Morgan. Ella sí estaba conectada con muchísimas mujeres del 
movimiento de espiritualidad femenina de Estados Unidos y de Inglaterra. Yo había aprendido a leer el tarot Marsellés 
y el Rider White pero tampoco me cerraba, algo me faltaba. Con Ethel conocí el tarot Madre Paz. 

Cambian algunas cosas en la familia y nos fuimos al exterior por el trabajo de mi esposo. En esos años que vivimos 
en Estados Unidos realmente se me abrió la cabeza porque fue tomar contacto con el movimiento y sentir “Esto es lo 
que quiero, lo que me estaba imaginando”. Volví a Argentina y tenía varios estudios en astrología como autodidacta. 
Realicé estudios con profesores de renombre, como Dr. Spicasc y Estanislao Juan Kores, que eran la antítesis a lo que 
venía experimentando. Pienso que de alguna manera me ayudaron mucho como un espejo, su visión más técnica 
me enseñó que hay que discriminar cosas en astrología. Los dos tenían una formación matemática que yo no tengo: 
yo tengo una formación en educación y en antropología, manejo estadística, esas cosas. Ellos eran, uno arquitecto 
y el otro matemático. Me generaron un interés por la astronomía y un interés por la carta desde otros planos: como 
el ecuatorial, el ascensional. Después me enganché con el dracónico, lo sentía más afín espiritualmente. Lo que 
más importa de esos maestros es que me ayudaron a entender la carta como una esfera, a tener una formación 
interesante desde lo técnico. Más allá de que yo quiera dar una reinterpretación, una resignificación a los factores, 
la parte técnica me parece que es muy importante. 

En los 80’, por ejemplo, tuve la oportunidad de ir a los seminarios de Liz Greene en Nueva York, conectarme con 
Robert Soler. De repente, en el año 86, en el otro extremo —porque yo estaba en Boston— hay una conferencia en 
Norwak donde Demetra George presenta su libro. Nada de lo que se escribió después supera lo que se dice en 
ese libro sobre asteroides. El resto es muy chiquito, es ir a la receta, no cuentan con el análisis sobre los arquetipos 
que ha hecho esta mujer. A mí me toca ir en el 86, no la conocía, solo sabía que presentaba el libro. Cuando leo la 
conferencia sobre Diosas fui, más que Demetra me importaba el libro. En Estados Unidos aprendí otras técnicas, pero 
siempre estaba la espiritualidad femenina. Esto es parte de mi camino como sacerdotisa, que es lo que elegí, y el 



50

trabajo con el otro como una puerta de servicio donde yo organizo una forma de trabajo, al que llamo sanación en 
el alma. Y parto desde la carta natal.

 Otra de las cosas que me pasó en los 80’ es que tuve la oportunidad de ir a una conferencia de Jeff Green. Imaginate 
de estudiar con Spicasc y Kores, todos de traje, muy acartonados, “Somos los astrólogos científicos”, y de repente 
pasar a un tipo como Jeff Green, súper hipón, una vida como alcohólico, drogadicto y un día tiene la iluminación y de 
repente crea una escuela de astrología diferente, con una visión de lo kármico y de la Diosa que no aparecía en otro 
lugar. Se me derritió la cabeza en esa conferencia. Este tipo te hablaba de Plutón y te decía: “Este es el representante 
del alma”. Me metí a estudiar con él, pero no hice los trámites finales para figurar como miembro de la escuela. Dije 
“Yo trabajo, incorporo todo lo que estudié, hago un trabajo con el consultante, la formación que hice con él es una 
parte importante de la estructura de mi red de trabajo”. La carta natal es la hoja de ruta. El minuto en que nacemos es 
el minuto que nos permite tener un cielo reflejado en la carta, donde vamos a encontrar los desafíos, que de alguna 
manera necesita nuestra alma. Creo que el alma busca conectarse con esa energía sanadora en sí misma.

Hace como 30 años que vengo trabajando. Trabajo con muchas familias de mujeres que pertenecen a la espiritualidad 
femenina: he llegado a trabajar con la bisabuela, con la abuela, con la madre y con la niña que ha nacido hace 
pocos años. Es súper interesante porque ahí trabajo los temas femeninos en todas las generaciones. Te podría decir 
que más del 80% de mi consulta son mujeres que vienen con algún tema físico, porque han sido operadas, han sufrido 
esteroctomías o mastectomías, por problemas menstruales, problemas de fertilidad y se enfrentan a seguir un mandato 
de vida que no es lo que quieren.  

Después está el núcleo pagano que a lo mejor vienen para 
una boda y yo hago desde la promesa en un Beltane hasta 
cómo ir preparándose para la boda, trabajando la sinastría. Ahí 
fundamentalmente miro el asteroide Juno que no se suele mirar y 
es la que nos da, no te digo la seguridad de la felicidad, pero 
completa muchísimo lo que sucede entre esas dos personas. 
Generalmente se ven Marte-Venus y cómo andan los Saturnos. 
Este asteroide es importantísimo ver cuando decís “Yo quiero una 
pareja seria”, ya sea porque me case con papeles o sea para 
iniciar una convivencia. Hay que estudiarlo mucho para ver qué 
les pasa con eso.

Que interesante esto que decís.  ¿Cómo es la utilización 
de los asteroides en la carta?  ¿Qué peso tienen en la 
interpretación?

Hay un criterio cuando vas a hacer la carta con los asteroides; 
hablamos de los cuatro más conocidos pero también trabajo 
con otros. Primero lo que tengo en cuenta es la pregunta del 
consultante. Si la pregunta es “Nada en particular, solo saber 
de mi carta”, donde no hay un problema de salud o un tema 

específico, no toman un papel revelante. Si miro los tránsitos de los asteroides y si están haciendo algún aspecto, 
comienzo a preguntar por esos temas. Una conjunción de los asteroides con las luminarias, los planetas personales, 
los ángulos o Quirón es una banderita roja. Si están conectados a los planetas más lentos, toman predominancia si 
el planeta lento está conectado con el Sol o la Luna o con el ascendente. Después veo si la pregunta viene por un 
tema de asteroides: por ejemplo, si la pregunta viene para el lado del amor, yo completo con la Natal y el tránsito 
de Eros y Psique. Si el tema es de relaciones de poder, como el tema por la custodia de los hijos, alimentos, etcétera, 
es un tema de Ceres. Si la persona se está peleando con la pareja y después de discutir pasionalmente se arreglan 
teniendo un sexo maravilloso o problemas de celos o problemas de infidelidades veo a Juno, como cuando viene la 
pareja para elegir la fecha de casamiento.

Ungüentos milagrosos de Marisa Mestre



51

¿Los cuatro asteroides principales son Ceres, Juno, Pallas y Vesta?

Sí. A Ceres la veo relacionada con Plutón. En los talleres que doy utilizo cartas de personas famosas, no uso cartas 
de casos personales. Utilizo la carta de Britney Spears, no se si te acordás que tuvo una batalla por la custodia; el 
caso de abuso sexual en la carta de Michael Jackson; o lo que pasaba entre Mia Farrow y Woody Allen; o cuando 
murió el hijo de Eric Clapton que se cayó del piso 54 de la casa de la madre. Si vos seguís la posición de los planetas 
en la carta y la relación con Plutón, podés ver el tema del rapto del niño o de la muerte del infante en estos casos, 
cuando a alguno de los padres no se le permite ver a los hijos o hay una batalla por la custodia o hay una pérdida 
real como en el caso de Eric Clapton. Ceres siempre va a estar en una posición importante en la carta con relación 
a Plutón, que luego por tránsito es posible que se desaten cosas. 
El asteroide es una técnica de interpretación secundaria. Tenés una primera interpretación de la carta y luego con 
los asteroides es mirar por el microscopio uno de los temas que quiero saber. Si la persona no habla de un tema 
específico, los asteroides, tal vez por tránsito en este momento, nos pueden orientar a preguntas que nos abren una 
historia que hay por detrás.

Pallas es muy interesante porque tiene que ver con el trabajo de los dos hemisferios cerebrales. A mí me llegan a 
veces consultas por temas perceptivos, lo que podríamos haber llamado dislexia hace 20 años o más, o gente que 

tiene una capacidad organizativa 
de los conceptos diferentes, ahí 
interviene Pallas. 

Pallas ha sido muy significativa en 
lo mundano para trabajar todos 
los temas que tienen que ver con lo 
que en un momento serían minorías, 
como puede ser la comunidad 
LGBTQ+. Hubo un ciclo muy 
interesante de hace unos cinco 
años en el que se encontraban 
consultas por niños de 10 a 12 años 
y los papás vienen a preguntar por 

el cambio de sexo. Todos estos temas están ligados a Pallas, o sea, si bien se ve el ciclo en lo mundano, hay que ver 
cómo esto se manifiesta en la carta de la persona. Hace unos años empecé a acercarme a un grupo de astrólogos 
de los Estados Unidos que hacen astrología queer, porque no había bibliografía que reinterpretara lo que se escribió 
a partir del Siglo XX. Empecé a recibir a personas que buscaban un astrólogo o astróloga que no los juzgara, que 
no les dijera que eran un bicho raro. Ahí me metí en lo que es Pallas en el tema de la no identificación con el género 
asignado en el documento, o en cómo me ven.

¿Cuál es ese simbolismo de Pallas?

La androginia y la cosa de elección no cultural del género, “cómo me percibo” y temas de la percepción en su 
sentido amplio. 

En la mayor parte de los diseñadores gráficos que trabajan con imágenes y demás, se encuentra una Pallas muy 
favorecida. Cosas que antes se veían con un Urano en casa 7 o en casa 5, una elección diferente, lo podés ver más 
claro con Pallas, porque no se trata solamente de una elección, hay una percepción del sí mismo diferente. Empiezo 
a ver que cuando hay una pregunta que tiene que ver con el cambio de género o algo muy queer —“No quiero ser 
ni hombre ni mujer”—, ahí podés ver una Pallas muy importante en la carta que se activa en algún momento; a veces 
está activada desde muy temprana edad. Lo interesante es que hace 20 años no tenías esa pregunta. Vemos un 
gran cambio en el cielo con el nuevo protagonismo de los asteroides que traen una resignificación. Fijate que fueron 
descubiertos a principios del Siglo XIX, nadie les dio bolilla, algunos como Sepharial, Alan Leo, Willson los nombraron, 
pero quedaron ahí. Hubo unas efemérides alemanas que tenían que ver con lo náutico, o sea, si los querías buscar los 



52

tenías. Hubo unas efemérides astrológicas en el 1973, el libro seminal de Demetra fue en 1986 y sin embargo siguen 
apareciendo los planteos de “No sabemos, son muchos, ¿para qué sirven?”, “Si yo con esto me arreglo, ¿para qué 
voy a meter más factores?”.

Esa discusión existe entre los astrólogos más tradicionalistas y los que usan los transpersonales y ahora se 
suma quienes incorporan los asteroides y se escucha lo mismo: “Se llena la carta y ya no tiene sentido”.

Por ejemplo, un aspecto inarmónico Luna-Plutón puede significar 9800 cosas, cuando está Ceres hay temas de la 
crianza y temas relacionados con el abuso y especialmente cuando se dan ciclos Ceres-Plutón, que es mucho más 
completo si incluís el asteroide. Porque Luna-Plutón puede significar tanto que es la madre, o tantas otras posibilidades. 
El asteroide te ayuda a concentrar el significado, porque cuando seguís los tránsitos del planeta en la vida de la 
persona van a ser los momentos en los que aparece un tema relacionado con el mito.
Por otro lado, Demetra no se quedó con el mito clásico. Vio el mito y fue a ver qué pasaba antes con estas Diosas. 
Tenemos un retorno de lo femenino, tenemos un movimiento femenino que ya se ha cruzado con otros movimientos 
y todavía nos enojamos con la letra E, hay un rechazo a incorporar este tipo de temas en la charla astrológica. 
¿Por qué? Porque tradicionalmente la astrología ha sido sumamente patriarcal, o sea, la astrología helenístia se ha 
impregnado de la alquimia. La alquimia, de la hermenéutica y hay una cuestión de blanco/negro muy marcado. Es 
“Esto o lo otro”, no vemos la sinfonía de grises. Fijate que Luna y Venus, vistos per se, son muy gordos y los dos únicos 
factores que se veían como femenino. ¿Qué pasa ahora que las mujeres y los hombres tienen distintos roles? Porque no 
veo los asteroides solamente en las cartas de mujeres, los veo en los hombres que también tienen su parte femenina.
Los ves en lo femenino.

Lo femenino está rechazado. Por ejemplo, Quirón fue descubierto en 1977 y fue incorporado. No todo el mundo 
trabaja con Quirón, pero lo nombrás y más o menos todo el mundo tiene idea de lo que pasa. Entonces hay una 
cuestión de inconsciente colectivo de rechazo a esos arquetipos que todavía no están completamente aceptados, 
no los aceptan la mayoría de los astrólogos. 
También estudié antropología y me dediqué, digamos, a la parte de antropología social. El año pasado y el ante 
año estaba muy en la calle el arquetipo de Lilith asteroide: la adolescente que iba sin remera, que ensuciaba todo, 
que rompía todo. Y todas las mujeres, por lo menos las mujeres de mi edad, que se creían lejos de esos excesos 
decían: “Ay, a mí eso no me representa”. Esa es la negación de Lilith asteroide. 
Perdón por mi ignorancia en el tema, ¿aclarás que es un asteroide diferenciándolo de Lilith “la luna negra”, 
el punto matemático?

Hay cuatro puntos Lilith en la carta. Hace años Kelley Hunter hizo un trabajo espectacular. A Lilith la podemos ver como 
una triple diosa, ahí vamos a tener al asteroide que sería el único físico, es un cascote que está ahí en el sistema solar. 
Después tenés la Luna Negra, que usan todos, que es un punto ligado al centro de gravedad de la Tierra, entonces 
es una sombra de la Luna. Después tenés una Luna esotérica, esto sí es brujeril, hay un montón de autores que dirán 
que es una pavada. Pero muchísimos esotéricos hablan de la Luna Waldemath, se representa como una Lilith, también 
como una hoz más gordita con una W, no confundirla con la M de la Lilith promedio, esa es como una Luna fantasma. 
Dicen que teníamos dos Lunas y que ese punto se puede ver solamente en momentos especiales, cuando pasa frente 
al Sol o a la Luna llena porque si no, no la ves. Como nomás la vieron tres tipos, es muy cuestionada. Pero desde lo 
esotérico se toma. Así como hay planetas esotéricos, por ejemplo Vulcano. Forma junto con las otras dos Lilith una 
triple diosa. Hay que estudiar los tránsitos para ir ubicando esas significaciones. Lo que pasa con esta Luna fantasma 
es que tiene un ciclo de ocho meses, es súper rápida, más que Mercurio. En todo esto seguí el trabajo de Kelley Hunter. 
El cuarto punto es un punto fijo que es Caput Alghol que es llamada Lilith por la kabhala. Eso está a los 26º de Tauro, 
los que estamos vivos en este momento lo tenemos entre los 25º o 26º de Tauro.

Estos cuatro puntos ayudan muchísimo para trabajar los aspectos de Lilith en cada carta, con temas de sexualidad. 
La parte mental de la Lilith esotérica es un poco “Tengo todo esto, ¿qué hago?”. Esta Lilith es la que te da algunas 
respuestas para la salida y no quedes como la mala aislada de todo el mundo.

 También pasa con Venus que trabajo con otros mitos como Magdalena, Ishtar, Innanah, que nos hablan de otros 
aspectos de lo femenino. No es solo la Venus Romana que la recortaron por los cuatro costados, Innanah e Ishtar 



53

son Diosas de la tierra, Diosas del cielo. Si me quedo con Luna y Venus, con la madre y con la esposa podría ser, o 
con la amante, esa cara venusina de “O soy la consorte linda o la amante escondida”, no tengo demasiada tela 
para ver los otros roles que tiene lo femenino. Los asteroides vienen a ser los pedacitos de algo que se rompió. En 
este momento estoy escribiendo mi segundo libro que no sé si va a salir a la luz o no, es como demasiado ambicioso. 
Todas estas cosas las estoy explicando desde lo técnico y lo arquetípico. Y me parece que no lo va a leer nadie 
porque no veo demasiado interés en profundizar cosas que la tradición astrológica ya tiene como muy masticadas, 
como muy hechas.

¿Por ejemplo?

Las definiciones de Luna y Venus, por ejemplo. La Luna es lo que hace más años vengo trabajando y todavía me 
encuentro que cuando hablo de la madre oscura, de la luna oscura no se acepta; la madre solo es luminosa y de la 
madre oscura no hablamos nada. Ese tipo de cosas lunares que no son la representación gloriosa para el día de la 
madre. En Venus tampoco, como Diosa de la fertilidad y Diosa de la victoria se sigue usando de manera solapada 
en horaria y electiva. Pero en realidad la vemos para cosas muy superfluas. Por ejemplo, a mí me importa ver las trece 
fases venusinas en la persona. Todo esto te va dando un montón de aspectos que enriquecen la lectura y evitan que 
se caiga en una cosa como “Si tiene Venus en Aries es muy masculina o es muy mandona; y si es Venus en Cáncer le 
gusta hacer tortas en la casa”. A mí ese tipo de definiciones me ponen un poco nerviosa.

Redefinir el Sol, siempre hablamos del Sol como Apolo, pero hay mucho más. Para la Luna en Leo hablo de Diosa Sol. 
En “Lunes lunáticos” [programa de radio] que soy columnista, tuve dos programas para hablar de las Diosas solares y 
ahora voy a hablar de los Dioses lunares. Me parece importante jugar con esas mezclas, porque si no, no le permitimos 
al hombre ese contacto lunar y a las mujeres el contacto con la Diosa Sol.

Creo que la astrología femenina necesita no tirar abajo la tradición, sino que no podemos tener al cielo siempre con 
la misma definición que hace 500, 600 o 1000 años.

Este es un momento de cambio, los arquetipos que estaban dormidos van a salir, nos guste o no. Y cuando salen los 
arquetipos que hemos considerado negativos, incomodan. Si vemos en la historia, cuando se descubrieron Ceres, 
Pallas, Juno y Vesta fue la época de las primeras sufragistas que también fueron rechazadas. Los asteroides vienen a 
completar cosas que la Luna y Venus necesitan de las otras seis Diosas olímpicas para poder estar completas.
Me gustaría agregar algo de Vesta: es muy importante mirar los ciclos con el padre que era Saturno. En la escuela 
chamánica de América la toman como un ritmo vital, como puede ser el retorno de Saturno. Vesta significa la negación 
de la sexualidad, frigidez, impotencia. Tiene que ver con que era una Diosa que antes de que le prohibieran tener 



54

relaciones sexuales era una Diosa 
tántrica.

¿Cómo fue tu viaje a Grecia con 
Demetra?

El año pasado fui a Grecia con ella. 
Demetra pasó de la espiritualidad 
femenina a hacer una revisión de todas 
las traducciones de bibliografía de la 
época helenística. Hay un grupo entre 
los cuales está Eduardo Gramaglia 
de Argentina, Robert Hand, Robter 
Soler, que falleció hace poco. Estaban 
revisando esos manuscritos que se 
pasaron del griego al árabe, del árabe 
al latín y de ahí al inglés; hay muchísimos 
errores. Tenemos una tradición que 
necesitamos revisar especialmente en 
qué querían decir.

Demetra preparó el primer tomo que es 
el curso que da sobre helenística. En la 
primera parte trabaja mucho sobre las 
regencias y ahí trabaja mucho con las 
esencias de cada planeta. 

Cuando llegamos al rincón de Eleusis 
fue una maravilla como nos explicó el 
verdadero sentido de Plutón, porque 
en algunos mitos órficos, Plutón era 
hijo de Ceres. Cuando uno puede 
conectarse con el lugar donde se 
hacían los ritos mayores y menores, de 

los  que todavía no terminamos de conocer exactamente qué pasaba y la gente iba hacer un trabajo espiritual, 
sentir eso es conmovedor.

Ceres o Démeter era la Diosa que te permitía la regeneración, saber que no tenías que temerle a la muerte porque 
detrás de la muerte venía otra vida. Démeter/Coré era una Diosa doble, de dos caras, donde ella ya era reina del 
submundo antes de que apareciera en el escenario Plutón. 

Que importante esta vivencia de tomar contacto con el rito, donde en el cielo se ven esas Diosas. ¿Cómo 
ves el rito hoy en día?

Hemos perdido el poder del ritual, el espacio sagrado. Poder sentir que todos estos significados no son cosas que 
están definidas en un libro, sino que yo las estoy viendo. 

Moni, muchas gracias por tu tiempo, por tu palabras, tu sabiduría y tu generoso compartir.

Gracias porque esto para mí es parte de un servicio. Me parece muy importante que los colegas se permitan probar. 
Creo que este trabajo trae un montón de riquezas que viene a completar lo fragmentado femenino en todos. 

Foto por Alejo López



MARISA MESTRE

MÓNICA GOBBIN

info@marisamaestre.com

IG: @marisamaestre 

@marisamaestre_illustration

 T.: 616 858 713

fb @monicagobbinastrologiafemenina

ig @monicagobbin

tw @monicagobbin

info@monicagobbin.com

Marisa Maestre es ilustradora, directora de arte y artista visual. Su trabajo se centra en la creación de 
experiencias y emociones visuales a través del diseño, la ilustración y el collage. En su faceta más profesional, 
cada proyecto que afronta es susceptible de convertirse en un juego continuo de experimentación y creación 
de vínculos entre el diseño y el arte. En su faceta más personal y artística, su obra se centra en la exploración 
del inconsciente, la asociación libre y la necesidad vital de crear como canal de expresión, comunicación y 
transformación.
Ha realizado más de cincuenta exposiciones tanto nacionales como internacionales en Madrid, Barcelona, 
Valladolid, Segovia, Valencia, Cáceres, Francia, Alemania, Israel y Brasil.

Pedagoga (UBA), Antropóloga Social (UBA)  investigadora en temas de Mitología Comparada, ha 
construido su labor como Astróloga y Terapeuta Vibracional, con herramientas como la Astrología, el Tarot, la 
Numerología, Memoria Celular, TVP, Lectura de Registros Akáshicos, Aromaterapia, Gemoterapia, Masaje 
Kundalini, Terapia Floral, Reiki, Técnicas Chamánicas. 
Cursó Astrología con el matemático y astrólogo Carlos Raitzin (Dr. Spicasc) y con el arquitecto Estanislao 
Juan Kores. Completó su formación en el Centro Astrológico Buenos Aires. En el exterior, estudió con 
profesores de la talla de Steven Forrest, Demetra George, Robert Zoller, entre otros.
Investiga desde el año 1986 los nuevos factores astronómicos (Asteroides, Centauros, Damocloides y Objetos 
Transneptunianos) y sus significados para la Astrología. Ha dado conferencias y cursos sobre asteroides, Eris 
y Sedna.
Coordina “Danzando el Mandala de tus Lunas” organizando Círculos de Luna desde el año 2011 a la fecha. En 
el año 2018 se publicó Danzando el Mandala de tus Lunas. Un Viaje alquímico iluminado por la Guardiana del 
Cielo, Ed. Autores de Argentina.
Organizadora de Viajes a Lugares Sagrados “Los misterios de nuestra Casa IX”, trabajando distintos temas: 
“Ascensión del Fénix” (Inglaterra) “Buscando el Grial” (España-Francia e Inglaterra) e Illari Umiña (Capilla 
del Monte-Argentina y Manabí-Ecuador). 
Realiza publicaciones en diferentes formatos sobre las lunaciones y otros eventos astrológicos. Colabora 
como columnista en programas de radio online: Lunatic Mondays - Lunes Lunáticos (programa bilingüe)  y 
CSNP. Como así en diversas Newsletters online.

55

www.marisamaestre.com

La entrevistada

¿Quién ilustró este artículo?

www.monicagobbin.com

www.marisamaestre.com%0D
www.monicagobbin.com


56

PRONÓSTICO 2021
ESPECIAL CONGRESO

El Centro del Mundo
y otros principios olvidados

de la astrología mundana tradicional
resumen de la ponencia de ANTHONY LOUIS

Giovanni di Paolo - La creación del mundo y la expulsión del paraíso (1445)



57

Los astrólogos utilizan muchas técnicas, tanto antiguas como modernas, para pronosticar los acontecimientos 
mundiales. Esta ponencia revisa algunos de los principios tradicionales encontrados en los trabajos de Claudio 
Ptolomeo, Masha’allah y Abu Ma’shar, que subyacen a la moderna astrología mundana occidental. La atención 
la ponemos en: los cronocratores, la gran conjunción del 21 de diciembre de 2020 y el eclipse solar del 14 de 
diciembre de 2020 que es la sizigia (la alineación del Sol, la Luna y la Tierra) antes de la conjunción de Júpiter y 
Saturno en Acuario, y el concepto de un “centro del mundo” como se encuentra en los escritos de al-Rijal e ibn Ezra. 
Para que los astrólogos puedan pronosticar bien considero que se deben ser conscientes de los supuestos filosóficos 
y teóricos que forman la base de sus métodos.

Como todos los seres humanos, los astrólogos tienen sus propias creencias y supuestos carentes de sustento sólido. 
Empecemos por identificar algunas de nuestras suposiciones, específicamente una idea que se encuentra en El Timeo 
(360 a.C.) de Platón: “El tiempo, entonces, y el cielo se hicieron realidad en el mismo instante. ... Así era la mente y el 
pensamiento de Dios en la creación del tiempo.  El sol y la luna y otras cinco estrellas, que se llaman planetas, fueron 
creados para distinguir y preservar los números del tiempo.”
Según el erudito y traductor de textos astrológicos antiguos Benjamín N. Dykes, Platón también señaló la importancia 
de los retornos planetarios en la historia del mundo: “La idea de la periodicidad de los retornos y conjunciones 
planetarias que denotan épocas significativas y catástrofes (o incluso recurrencias eternas) es antigua, al menos tan 
antigua como Platón (El Timeo) y un informe apócrifo sobre Aristóteles, por no mencionar a los pitagóricos”.  (Dykes, 
Astrology of the World II, 2014, p.10)

La astrología helenística utilizó el mapa mítico (Thema Mundi) con el signo Cáncer en el ascendente para explicar la 
lógica detrás de las supuestas posiciones y domicilios de los siete planetas visibles al principio del universo. El ciclo 
del Sol es la base del año que utilizamos en la Tierra. El ciclo sinódico de la Luna es la base del mes terrestre (el 
tiempo que tarda la Luna en retornar al mismo punto respecto al sol cuando se observa desde la Tierra). 

La idea de cronocratores viene del griego antiguo χρόνος (khrónos) que significa tiempo, y κράτος (krátos) que 
significa poder o mando. Debido a su periodicidad regular, el Sol y la Luna son cronocratores en el mundo sublunar 
(terrestre).  Sus sizigias (alineaciones) y eclipses juegan un papel importante en la astrología mundana.
Hesíodo (c. 700 a.C.) describió un universo compuesto de dos mundos: “Existe el mundo sublunar o terrestre. Éste se 
encuentra formado por la Tierra, situada en el centro del universo. Es un mundo imperfecto y corrupto, formado por los 
cuatro elementos fundamentales: agua, aire, tierra y fuego. Por otro lado, se encuentra el mundo supralunar o celeste. 
Éste contiene el resto de los planetas y estrellas que giran en círculos perfectos alrededor de la Tierra. Es un mundo 
bello, perfecto, formado por un quinto elemento incorruptible, el éter.”

La astrología tradicional mantenía que las influencias de todos los planetas y estrellas del mundo celeste deben 
atravesar la esfera de la Luna para llegar al mundo terrestre. En otras palabras, la Luna funciona como un mediador 
entre los dos mundos. Según Firmicus Maternus (Siglo IV d.C.): “Después de que el espíritu de lo divino se ha infundido 
en el cuerpo humano, la Luna sostiene la forma del cuerpo compuesto según la calidad de sus cursos.”

Además, el Sol y la Luna son las luminarias de las sectas diurnas y nocturnas respectivamente. Según Claudio Ptolomeo, 
el Sol y la Luna funcionan como las causas naturales más poderosas en el mundo sublunar. Las alineaciones de las 
dos luminarias (especialmente, los eclipses y sizigias que preceden a las principales configuraciones en el mundo 
supralunar) determinan la naturaleza del efecto de tales fenómenos celestiales.  



Citando el Thema Mundi, 
Firmicus Maternus (Siglo IV 
d.C.) explica la razón por la 
que Saturno es el principal 
gobernante del tiempo en el 
universo, dice: “Saturno se une 
primero a la Luna ... ya que 
está en un signo femenino y 
recibe una oposición de la 
Luna, que también está en 
un signo femenino. Los sabios 
que crearon el Thema Mundi 
colocaron la Luna de modo 
que se uniera primero a 
Saturno y le entregara a este 
planeta el gobierno de los 
tiempos.”
Saturno, que marca el límite 
entre las esferas planetarias y 
las estrellas fijas, se une a Júpiter, 
el segundo planeta desde el 
límite exterior, para demarcar 
períodos significativos 
de la historia humana a 
través de sus conjunciones 
aproximadamente cada 20 
años. Por analogía con los 
ciclos regulares del Sol y la 
Luna en el mundo sublunar, los 
dos planetas más exteriores 

Saturno y Júpiter, con sus ciclos más o menos regulares, funcionan como señores del tiempo en el mundo celestial. Así 
como el ciclo sinódico del Sol y la Luna nos da un calendario terrestre de 12 meses, el ciclo sinódico de Júpiter y 
Saturno divide el “tiempo cósmico” en períodos de 19.86 años terrestres.
El 21 de diciembre de 2020, Júpiter y Saturno se acercan a una décima de grado el uno del otro, tan cerca que a 
simple vista los dos planetas pueden parecer uno. La última vez que estuvieron tan cerca fue en 1623 durante la vida 
de Galileo. Esta “gran conjunción” marca el cambio de una serie de tales conjunciones de la triplicidad de la Tierra 
a la triplicidad del Aire en el zodíaco tropical.
En un modelo idealizado cada ciclo de grandes mutaciones consistiría en 12 grandes conjunciones en cada una de 
las 4 triplicidades, a lo largo de un período de 960 años para atravesar las cuatro triplicidades (fuego -> tierra -> 
aire -> agua) y comenzar un nuevo ciclo. 
En realidad, las sucesivas conjunciones de Júpiter y Saturno avanzan un promedio de 242,975 grados en el zodíaco 
tropical, y 242,698 grados en el zodíaco sideral. Como resultado, hay 10 u 11 conjunciones sucesivas en la misma 
triplicidad en el zodíaco tropical, y 11 o 12 en el sideral.
Hoy en día la mayoría de los astrólogos utilizan los métodos del astrólogo persa musulmán Abu Ma’Shar (787 – 886 
d.C.) para estudiar las cartas de los eventos mundanos.  Ma’Sahr usó el año sideral en su astrología mundana y las 
conjunciones “medias” de Saturno y Júpiter (es decir, las conjunciones de los epiciclos tolemaicos de los planetas) 
en lugar de las verdaderas, pero en sus revoluciones solares para individuos utilizó el año trópico. En el trabajo 
del astrólogo árabe del siglo X, al-Battani (influenciado por Ptolomeo), así como en los textos latinos medievales y 
muchos textos modernos, se utiliza el zodíaco trópico. También, Ma’Shar y al-Kindi estudiaron el ciclo de 30 años de 
las conjunciones Marte-Saturno a partir del signo de Cáncer.
El uso de las conjunciones medias produce una clara demarcación entre las series de conjunciones sucesivas en 
cada triplicidad.  Por otra parte, el uso de conjunciones verdaderas da como resultado períodos de transición entre 
conjunciones sucesivas en cada triplicidad en los que las conjunciones pueden alternar entre triplicidades durante 

58

Thema mundi



un período de varias décadas.
Los astrólogos occidentales de hoy en día parecen haber abandonado sus raíces de la obra de Abu Ma’Shar, 
que utilizaba las conjunciones medias en el zodíaco sideral, y en su lugar han adoptado la práctica de utilizar las 
conjunciones verdaderas en el zodíaco tropical.
Otra técnica que los astrólogos occidentales parecen haber abandonado es el uso de la carta del “centro del 
mundo”, un concepto que se encuentra en los escritos de Ptolomeo. Un artículo publicado por Schlomo Sela et al 
(el 21 de marzo 2020) describe un tratado recientemente descubierto de Abraham ibn Ezra (siglo XII) en el que 
examina el significado astrológico de la Gran Conjunción de 1067 en Winchester, Inglaterra, estudiando tanto la 
carta de Winchester como la del “centro del mundo habitado” de Ptolomeo. En este artículo Sela comenta que “la 
idea de calcular cartas de las grandes conjunciones para el centro del mundo está en sintonía con las enseñanzas 
de Abraham ibn Ezra y también se encuentra en el segundo tratado atribuido a al-Kindi”.
Ptolomeo creía que el punto del mundo habitado más al oeste de su propia ubicación eran las Islas Canarias y 
que el mundo habitado debía extenderse 180 grados al este, con su centro 90 grados al este de estas islas en la 
longitud de Ujjain, India (75E46) y la latitud de 0 grados en el ecuador, a medio camino entre los Polos Norte y Sur. 
El antiguo texto indio Surya Siddhanta hace referencia a estos mismos puntos a lo largo del ecuador.
En la época de ibn Ezra los telescopios aún no habían sido inventados y por lo tanto no era posible calcular cartas 
para el momento preciso de conjunción de los planetas más lentos, es decir, los cronocratores Júpiter y Saturno. En 
cambio, los astrólogos tendían a interpretar el eclipse que precedía a la gran conjunción ya que la influencia de los 
cronocratores universales se filtraba a través de la esfera de la Luna y porque el Sol y la Luna servían tanto como 
causas naturales como cronocratores en el mundo sublunar.

Apliquemos esta técnica a la gran conjunción del 21 de diciembre de 2020, cuya carta en “Arin” o “Aryn”, el “centro 
del mundo”, se ve así:

59

Gran conjunción en el centro del mundo



El mapa del eclipse solar precedente (el 14 de diciembre de 2020) en “Arin” se ve así:

En la interpretación de esta carta para el año que viene se destacan las siguientes características:
El Sol rige el ascendente de esta carta nocturna y se eclipsa en la quinta casa de recreo y ocio.  
El eclipse solar tiene lugar en Sagitario y es gobernado por Júpiter que se une a Saturno, el maléfico contrario a la 
secta, en la desafortunada sexta casa de las enfermedades. 
Júpiter en Capricornio está debilitado en el signo de su caída. 
Mercurio, que rige la segunda casa de la economía mundial y la undécima casa de alivio y refugio, está en combustión 
por el Sol y se encuentra asediado entre el nodo lunar sur (Ketu) y el eclipse solar.  
Marte en Aries en la novena casa de viajes de larga distancia y educación superior se acerca a Plutón en la sexta 
casa por el aspecto de cuadratura.  
Neptuno en la octava casa de la mortalidad humana forma un aspecto de cuadratura a los nodos lunares.
Urano es el planeta más elevado de esta carta y tiene un aspecto de cuadratura al punto medio del Ascendente y 
el Medio Cielo (6 Cap 37) de la carta de la gran conjunción del 21 de diciembre en Arin. En el año 2021 Saturno 
en Acuario cumplirá una cuadratura a Urano en Tauro tres veces.
El astrólogo árabe al-Rijal, alias Haly Abenragel (siglo XI), utilizó una forma de astrocartografía con la carta del centro 
del mundo. Razonando que el mapa establecido para Arin representaba sólo la mitad del mundo entero, usó los 
puntos medios para localizar las líneas de longitud en las que podrían manifestarse aspectos importantes. Por ejemplo, 
en la carta de Arin de la gran conjunción, el aspecto más estresante es la cuadratura de Marte a Plutón.  Así, el efecto 
de esta cuadratura se experimentará cerca de la línea de longitud que corresponde al punto medio medido en la 
Ascensión Recta entre el Ascendente y Plutón, es decir, en la longitud de 47E55. El siguiente mapa ilustra esta técnica:

60

Eclipse solar del 14 de diciembre de 2020 en el centro del mundo



Podemos ver en este mapa de la astrocartografía de al-Rijal que el Oriente Medio será una zona de mucho conflicto 
y posible violencia en el año 2021, especialmente los países que limitan con la longitud del 47E55, a saber, el Iraq, 
el Irán, la Arabia Saudita, el Yemen, Somalia y Etiopía.
Recapitulando, la astrología mundana se basa en una antigua visión del mundo en la que los ciclos de los planetas 
visibles más lentos delimitaban períodos históricos. Júpiter y Saturno, en particular, eran considerados los grandes 
cronocratores que marcaban el tiempo en todo el universo. La Luna era la mediadora entre las “influencias” astrológicas 
del mundo supralunar y la Tierra, que podían entenderse astrológicamente a través de las cartas levantadas para 
la entrada del Sol en los signos cardinales y las cartas de las sizigias o alineaciones del Sol y la Luna con la Tierra. 
Ciertos astrólogos, como al-Rijal e Ibn Ezra, estudiaron cartas para un lugar en el ecuador terrestre, denominado Arin, 
que se consideraba el centro del mundo.  Tal carta podría dar indicaciones generales de eventos mundanos para 
todo el mundo habitado.

61

La técnica de los puntos medios de al-Rijal



62

Sueños particulares,
paraísos colectivos

M
i 

m
e
d
io

, 
d
e 

M
a
r
is

a
 M

e
s
tr

e

resumen de la ponencia de VALERIA CORREIA NOBRE



Cada uno de nosotros somos una representación del Todo y el Todo está en cada uno de nosotros. Los recorridos 
que disponemos una vez encarnados tendrán un diseño único y particular aunque nos espere un mismo fin. Se con-
vierte en un gran esfuerzo personal ser coherentes y responsables de elegir la porción que tomaremos de la mesa 
que tiende el Infinito para permitir que nuestro espíritu se despliegue en la experiencia. Ser coherente y consciente 
exige de atención y presencia.

En este nuevo año que está por comenzar será muy relevante la libertad de elegir. De alguna manera,  cada quién 
desde sus condiciones socioculturales, su país, su clima, genética y patrones ancestrales será desafiado en este 
nuevo año a ser libre. 

El concepto de libertad goza de una interpretación fingida por no decir falaz. Esta palabra se asocia al signo 
de Acuario en el saber astrológico popular. Acuario es libre, excéntrico, desapegado.  Acuario pierde a los ojos 
inocentes de muchos su verdadera esencia esotérica. Para hablar de este nuevo ciclo es preciso centrarse en este 
signo de Aire y su verdad alquímica.

El año nuevo será recibido por la conjunción que se formó en el Solsticio entre Júpiter y Saturno en el grado cero 
de  Acuario, la campanada de largada de este nuevo ciclo que durará veinte años.  Todos los planetas se hal-
larán en movimiento directo a excepción de Urano en Tauro, que más tarde formará una cuadratura a estos dos 
planetas sociales. 

Júpiter transitará el signo de Acuario este 2021, tocará a Piscis y volverá a Acuario. Quizás nos enseñe a ser libres 
de otro modo. 

La libertad no es algo para lo que estemos preparados como sociedad. A medida que la industrialización nos  
alejó de la observación individual de los ciclos de la naturaleza hemos perdido libertad de pensamiento. Las 
organizaciones sociales más sencillas de las que participamos desde apenas nacidos, las religiones, la escuela y el 
trabajo organizan la psiquis colectiva de forma tal que perdamos la confianza en el gozo de ser libres de verdad. 
Incluso pierden la libertad aquellos que participan de agrupaciones centradas en supuestas ideas libertarias. 
La buena noticia que, considero, trae este ciclo es la paradoja de lograr alcanzar una verdadera libertad más 
asequible para todos, en este momento en el que parecemos tan sumisos a un orden tecnológico que controla las 
actividades humanas. 

La ciencia y la tecnología serán las herra-
mientas de reducción de las libertades indi-
viduales y los parámetros de la inserción den-
tro de la sociedad. Tendremos que apelar 
a nuestra inteligencia y raciocinio para 
determinar quién es la ciencia, quién paga al 
individuo que ejerce la ciencia y dictamina la 
“verdad” del poder hegemónico. La carrera 
espacial, la investigación de vida extrater-
restre, el fenómeno OVNI pasarán a tomar su 
espacio en la opinión pública.

Muchos colegas astrólogos ven en el próximo 
ciclo esperanzas de un mundo nuevo más 
ligado a la idealización del concepto en el 
que Acuario está inmerso a partir de la New 
Age. Otros solo ven destrucción y esclavitud, 
un reflejo de la pesadilla colectiva orwelli-
ana. Pero existen más posibilidades. 

61



A mediados del mes de enero Urano y Marte se unen en Tauro y forman una cuadratura a Saturno y Júpiter. Po-
dríamos ser parte de una emisión social de energía propia de una olla a presión. Vapor caliente imparable. Una 
excitación de gran poder que puede cocinar un cambio social que dejará impresa una vibración que continuará 
a lo largo del año. 

Nuestra cosmovisión dictará el pulso personal de este reinicio que brinda la conjunción de Saturno y Júpiter. Los col-
ores que adopte este movimiento no serán homogéneos sino tendrán las variables propias de la naturaleza region-
al e individual. Lo que es claro es que la revolución será inevitable. Seremos capaces de dejar atrás la tendencia a 
seguir los caminos acostumbrados y tomar nuevos senderos y modalidades en diversas áreas de nuestra vida. 
El dinero, el capital humano, la seguridad y el poder han iniciado en 2020 un cambio sin precedentes en la historia 
que se afirmará en el 2021.

Muchas personas elegirán entre seguir presos de un relato en decadencia y ser soberanos de un camino nuevo. Los 
meses en los que Júpiter ingrese a los territorios del signo de Piscis se nos brindará una extraordinaria oportunidad 
de tomar contacto con nuestra espiritualidad.

Descubriremos que la libertad  puede sernos arrebatada si no somos lo suficientemente responsables de cuidarla. 
Es el inicio de un camino largo que nos exige tomar contacto con nuestras propias ideas de la vida, de nosotros, 
de los otros. La relación que va a darse entre Urano en Tauro y Júpiter en Acuario nos somete a la urgencia de 
equilibrar los sueños utópicos y la realidad. Puede ser muy decepcionante correr detrás de quimeras y espejismos.
Los átomos de hidrógeno son el puente entre las moléculas de agua. El hidrógeno es el elemento Uno para los 
alquimistas, el Fuego Cósmico, el creador de la vida.  Como si nuestra existencia individual se tratara de la existen-
cia de las moléculas de agua podemos utilizar el poder unificador del Fuego Cósmico: el Espíritu que genere los 
puentes que unifiquen nuestra voluntad libre y responsable en el proceso evolutivo. 
¿Existe el poder individual de la gota de agua en el movimiento de la ola del mar?  

La incertidumbre es difícil de llevar, pero pese a la necesidad de construir una idea de destino en nuestra imagin-
ería, pese a todas las construcciones de poder que proyectemos para este nuevo ciclo no deberíamos olvidar la 
fuerza del Sol y del Espíritu.

64



ENTRADA SOL EN CAPRICORNIO Y CONJUNCIÓN DE JÚPITER Y SATURNO (21/12/2020)

Este día se produce la conjunción de los cronocatores, siendo que se trata de los planetas sociales y nos adentra 
en un nuevo ciclo astrológico de advenimiento a las próximas conjunciones en signos de Aire y por lo tanto a una 
nueva humanidad donde se pueden dar cambios de valores vinculados a los avances científicos, a la rapidez de 
la promulgación de la información, a la dicotomía de la sociedad VS el individuo y en definitiva a nuevos valores 
ideológicos y nuevos líderes mundiales. 

En esta configuración la Luna que es el significador del pueblo en esta carta se encuentra vacía de curso y rep-
resenta la casa VI en la II. En este sentido, la población a niveles generalizados se sentirá algo perdida por la 
vacuidad de curso y también la enfermedad estará muy instalada en y generará situaciones de inestabilidad 
económica.

Aquello que hay que enfrentar que es la casa VI se encuentra en la casa XII y el regente de la casa XI se encuen-
tra en la I a disposición del regente de la casa I y de la casa XII, siendo que representan las fuerzas políticas a las 
que el pueblo está dispuesto a entregarse también (Venus en la XI). 
A niveles generales además Saturno es quien domina sobre Júpiter al estar en Acuario, un signo cálido y húmedo. 
Ambos comparten estas dos cualidades y pueden darse gestos de ayudas sociales pero también habrá muchas 
restricciones que puede ser amplificadas y grandes avances en la ciencia.

ANÁLISIS ASTROLOGÍA MUNDIAL 2021:
LAS PUERTAS DEL AÑO

resumen de la ponencia de NAZARETH HERMIDA

65



ENTRADA SOL EN ARIES 2021 (20/3/2021)

Este momento se trata de un momento a tener en cuenta muy importante en el transcurso del año 2021. Las tenden-
cias serán muy progresistas y se trata de un momento de mucha renovación tecnológica. Las conductas sociales 
serán importantes, la división de pensamientos, la  comunicación nuevos modelos de pensamiento y una manera de 
estructurar nuestras sociedades más racional. Los trabajos pueden estar muy robotizados y nos encontramos ante 
un modelo social nuevo. La revolución también está vinculada a modelos de educación y movimientos sociales hu-
manitarios, además de adelantos tecnológicos farmacéuticos. Se trata del momento donde las sociedades han de 
ponerse por delante, sobre todo en términos de investigación. Urano se encuentra en Tauro en la XII, por lo que se 
pueden dar situaciones de renovación capacidades y cuestiones vinculadas a los recursos y los modelos económi-
cos y de manera más concreta en conexión con la creatividad personal. Estamos ante un momento de inicio de 
sociedades con otros ideales. Al encontrarnos con un Ascendente Géminis reiteradas veces en el año también 
pueden darse cuestiones vinculadas a la imitación de modelos sociales y puede haber una elevada polarización y 
alienación social también en estos momentos. 

Esta puerta del año nos adentra también a circunstancias donde pueden salir a la palestra muchos problemas 
vinculados a los encierros y a los recursos. El gobierno se encuentra en Acuario, los enemigos ocultos exaltados a 
disposición del Gobierno. El Sol en la casa XI y Venus exaltado. Mercurio va a una cuadratura con Marte. Mercurio 
es el pueblo está en la X. El pueblo se encuentra en la casa X, por lo que el pueblo podría alzarse o realizar algún 
movimiento social o bien “querer gobernar”. Que la Luna se encuentre en el Ascendente y conjunta al Nodo Norte, 
en su propia casa XII no es muy positivo y puede indicar una gran inestabilidad ante estos cambios a los que nos 
sometemos, sobre todo en asuntos económicos (Cáncer, casa II)
Reforma importante en lo que respecta al Gobierno. 

Expectativas de sacrificio, la dimensión tan grande jupiteriana empobrecimiento del pueblo, déficit  pasivo impor-
tante elevadísima volatilidad, sensación de hambe, cambios polósticos trascendentales. Pkanetas finales

66



CERO CÁNCER 2021 (21/6/2021)

En esta puerta del año tenemos a la Luna en caída en la casa VI, siendo que es el regente de la casa II y el sigui-
ente contacto de la Luna es con Venus, siendo que la recepción es negativa para Venus en este caso y también la 
Luna se encuentra en un signo desfavorable. Las inversiones estarán vinculadas a temas relacionados con catarsis 
y cuestiones de recursos en los siguientes cuatro meses que tendrá influencia esta puerta del año. Júpiter y Saturno, 
los dos cronocatores se encuentran en su signo de domicilio ambos y Mercurio que es el regente de la casa I y 
de la IV, que es la identidad y el pueblo en sí se encuentra en su signo de domicilio también. Tanto el regente de 
la VII como el de la I y el de la X, se encuentran en domicilio lo cual es muy positivo por el hecho de que implica 
que se tomarán buenas decisiones o decisiones honestas por parte de los gobiernos, pero el hecho de que estos 
tres planetas se encuentren retrógrados también implica una vuelta a una situación del pasado. Además todos los 
planetas en esta configuración se encuentran en casas cadentes, exceptuando el Sol y Venus que se encuentran 
en una casa sucedente.

La gente se tomará en consideración y habrá una reafirmación de la propia identidad del país, aunque esto se 
dará en signos mutables, por lo que se producirá una necesidad del pueblo de volver a unas condiciones previas. 
Los Nodos se encuentran entre las casas I y VII, por lo que la identidad del pueblo estará sometida a una crisis. 
Esta configuración se da cercana a un Eclipse, que convendría observar también.  

Marte se encuentra en la casa III en oposición a Saturno que en este caso se encuentra en la casa IX, hacia 
donde está orientado el MC también, por lo que se pueden dar algunos conflictos en cuestiones vinculadas a las 
costumbres de la gente. Los sacrificios y las expectativas se oponen a las leyes (casa IX), por lo que podrían darse 
posiciones contestarías ante temas vinculados a deudas y decisiones judiciales o legislativas, que pueden generar 
algunos conflictos. 

67



ENTRADA SOL EN LIBRA 2021 (22/9/2021)

En los últimos meses del año nos encontramos con una configuración algo más compleja donde sí pueden darse 
duelos  políticos, sobre todo si tenemos en cuenta la configuración cuadrada  entre la  Luna, Mercurio y Plutón que 
se halla en Capricornio. Se trata de un momento donde podemos construir las políticas del futuro, los presupuestos y 
las financiaciones políticas respectivas. Júpiter retrógrado y Saturno nos están indicando situaciones y saltos futuris-
tas de progreso, cuestiones vinculadas a la tecnología e inversión que pueden estar reevaluándose. 

El Sol que es el pueblo se encuentra en la casa VI. Marte está cazimi siendo regente de la casa VII y de la XII. La 
Luna se encuentra en la casa XII. 

Puede ser un momento donde estén muy presentes todavía las cuestiones vinculadas a los problemas de salud y el 
sacrificio, sobre todo las cuestiones también que puedan suponer inversiones en este sentido.
 Marte y Venus están en recepción mutua: En este sentido está entrelazado lo que hay que enfrentar con la enfer-
medad. 

Saturno representa las normas legales y el Gobierno. Las medidas legislativas estarán relacionadas con el Gobierno 
del país y con cuestiones vinculadas a inversiones. La Luna en la casa XII sigue siendo un factor de marginación 
y de pérdida. La Luna además va a una oposición con Mercurio (dinero a apostar en la casa VI) por lo que el 
dinero de las inversiones a nivel gubernamental se destinará a invertir en personal sanitario. Al encontrarse Mercurio 
en la vía combusta lo que le entrega la Luna a Mercurio es peligroso o conlleva cierto riesgo, no obstante. Júpiter y 
Saturno se encuentran retrógrados, o más bien estacionarios, en su trígono inferior y prestos a ponerse directos. 
Júpiter es la once, que tiene que ver con las expectativas y los ideales sociales, además de los partidos políticos 
y la VIII, que en la X está gestionando la desvalorización. La deuda se empleará en cuestiones relacionadas con 
inversiones en el sustento y con reforzar el sistema sanitario. 

68



69

2021, UN AÑO 
PROMETEICO:

8 aspectos, 8 ciclos 

resumen de la ponencia de ITZIAR AZKONA



70

La Astrología Mundana es la rama de la Astrología más antigua, ya que en el principio de los tiempos su uso era el 
único que se practicaba. Tenemos que esperar hasta el 70 D.C. para encontrar el primer horóscopo natal entre los 
Griegos, por ejemplo.

La Astrología de entonces se centraba en el estudio de los ciclos y en cómo afectan a los acontecimientos socio-
políticos. Su principal uso estaba orientado a pronosticar acontecimientos futuros. El objetivo era, tal y como apunta 
Ptolomeo en su libro Tetrabiblos, anticipar determinados acontecimientos con el fin de estar mejor preparados a nivel 
psicológico sobre lo que pudiera sobrevenir y no tanto como un hecho adivinatorio con un acierto del 100%.

Entre los eventos astrológicos de 2021, los dos más importantes son la conjunción Júpiter Saturno en Acuario el 21 
de Diciembre de 2020 y las cuadraturas Saturno Urano que estarán activas durante todo el año. El primer evento 
es fundamental, se trata de la Gran Mutación, la primera conjunción en el signo de aire después de 240 años de 
conjunciones en signos de Tierra. Tiene lugar el día 21 de Diciembre, coincide con el Solsticio, con la entrada del Sol 
en Capricornio lo que dota a este día de mayor simbolismo. El 21 de diciembre puede considerarse un inicio de año, 
justo en el día en que la luz comienza a ganar terreno a la oscuridad en el hemisferio norte lo que dio origen a la 
celebración de Navidad, el día del nacimiento de la luz. El segundo evento es relevante igualmente ya que provoca 
el encuentro entre dos arquetipos potentes, Saturno y Urano, en tres momentos diferentes a lo largo del año y harán 
notar sus energías. Se trata de un encuentro intenso y complejo.

Si bien estos dos ciclos pueden estudiarse a nivel individual, de manera estática, pueden igualmente verse en movi-
miento en relación a sus fases crecientes o decrecientes e igualmente en la interacción con otros ciclos. Actualmente, 
sin tener en cuenta los asteroides y los centauros el número de ciclos activos para 2021 es de 8 y vamos a desvelar 
un poco de su misterio.

Dentro de los planetas tradicionales y exteriores, el ciclo madre es el de Neptuno-Plutón. Este ciclo de 492 años es el 
marco más amplio de referencia de todos los ciclos entre planetas, el que relaciona los dos planetas más lentos y por 
tanto el de mayor duración. Este ciclo está relacionado con las grandes Eras de Civilizaciones. De tal manera que los 
5 ciclos anteriores comprenden la Era Griega, la Romana, la Alta Edad Media, la Baja Edad Media y el Renacimiento. 
En la actualidad estaríamos al comienzo de la Era Moderna que se inició con esta conjunción en 1891 y finalizará 
con la siguiente conjunción en 2.384. Este ciclo está ahora mismo al final de su fase creciente, en el final del sextil, con 
los dos planetas a poco más de 60º. Estaríamos aún en los inicios del despliegue de la idea original contenida en la 
conjunción de 1891 y en el final de una fase de mucha creatividad y de cierto optimismo, organizando como aplicar 
en el día a día el cambio cultural y filosófico que se habría iniciado con la Era Moderna.

NEPTUNO - PLUTÓN
492 AÑOS

En este marco se encuadraría el siguiente ciclo: la conjunción Júpiter-Saturno en Acuario el 21 de Diciembre. En los 
últimos años hemos estado cerrando un ciclo que se inició en 1.186. Aquella época fue clave en Europa. Trajo el des-
pertar de la razón frente a la fe en las puertas de la Baja Edad Media, el momento en que se empezaba a terminar 
el sistema político feudal y a sentar las bases del Renacimiento. Hasta entonces sólo existía el vasallaje, el poder lo 
ostentaban los nobles y se transmitía de padres a hijos. Los campesinos no tenían derechos propios y gran parte de 
lo que cultivaban se lo entregaban a sus “señores”. En el Renacimiento se concreta una época de más luz, iniciada 
en la Baja Edad media, donde el conocimiento se extiende y emerge una clase burguesa que sustituirá en varios 
roles a la nobleza. La Iglesia también pierde cierto poder. Con la conjunción Júpiter Saturno en Diciembre de 2020 
se inicia un nuevo ciclo dentro de los grandes ciclos. Se cierran 240 años de conjunciones en el signo de tierra que 
han apuntalado el paradigma materialista y se abre la ventana a un nuevo paradigma más ligado al conocimiento 
y a la tecnología.

A nivel de Astrología Mundana, este ciclo está relacionado con giros históricos de gran calado y tiene un efecto 
especial en países como EEUU. De hecho hay una teoría que indica que todos los presidentes americanos elegidos 
en el año en que hay una conjunción Júpiter Saturno mueren durante el mandato. Sea así o no, y en espera de que se 
aclare quien de verdad ganó las elecciones, estemos atentos este año y el siguiente a EEUU y a cómo se enfrenta a 



71

su retorno de Plutón en su carta constitucional. El momento de transformación para EEUU es vital y puede traer violen-
cia, corrupción, deterioro de su liderazgo internacional. Esto podría resultar bien en su caída o en su renacimiento una 
vez hecha la limpieza necesaria del sistema. Estamos ante un posible “seísmo” en todos los niveles de gran impacto 
global.

JÚPITER- SATURNO
240 AÑOS

El siguiente ciclo activo en 2021 es el ciclo Saturno-Urano de 45 años de duración. Un ciclo que comenzó en 1988 
y finalizará en 2032. Un encuentro que tuvo lugar a los 29º de Sagitario. Durante el 2021 estos dos planetas estarán 
a 45º, en cuadratura, en su fase decreciente. Con este aspecto nos enfrentaremos a crisis importantes e inestabilidad 
social y política. De alguna manera estos dos planetas representan un enfrentamiento y una polarización entre Satur-
no como símbolo de autoridad, seguridad y de status quo y Urano como símbolo de anarquía y libertad. Ambos son 
dos regentes de Acuario, Saturno es el regente tradicional y Urano el moderno con lo que sus energías estarán bien 
interrelacionadas con la conjunción Júpiter Saturno en Acuario. Curiosamente además, tenemos a Saturno, planeta de 
tierra, en un signo de aire al mismo tiempo que Urano, planeta de aire, está en signo de Tierra. El reto y el asalto a lo 
material están servidos. También lo estará la capacidad de materializar, concretar y dar forma a alguna genialidad. 
Si tenemos en cuenta que el ciclo se inicia en Sagitario el 2021 podría representar en un primer momento una tensión 
extrema a nivel ideológico con importantes ajustes hacia la concreción final de una nueva visión que se hubiera ya 
iniciado en 1988. Saturno nos invita a concretar, a materializar, a dar forma a lo que tenemos en mente con Urano. Al 
mismo tiempo Urano se rebela y destruye toda forma caduca y obsoleta. Estamos ante la posibilidad del nacimiento 
de nuevas estructuras políticas, sociales, nuevos medios de comunicación, nuevas conquistas espaciales y grandes 
sorpresas de la mano del arquetipo de lo inesperado, Urano.
Este aspecto está fuertemente relacionado con Oriente Medio, Israel, Egipto. En estas zonas se podrían intensificar 
estos extremos invitándonos a buscar soluciones novedosas. El foco estaría en el papel de Israel a nivel internacional 
y cómo aborda la cuestión territorial con sus países vecinos.

hasan-almasi-SpCrTUG2nu8-unsplash



SATURNO – URANO
45 AÑOS

Dentro de este ciclo tendremos en 2021 a Saturno y Neptuno en semicuadratura, en fase decreciente. Este ciclo de 
36 años empezó en 1989 a 11º de Capricornio y terminará en 2026. Está relacionado con un deseo de reconciliar 
el pasado y el futuro, de tal manera que todo lo que tuviera que ver con el sistema a nivel material, económico, pro-
ductivo, sufriría una importante disolución en todo aquello que no esté en sintonía con lo nuevo que tiene que surgir y 
con lo que implica el siguiente paso en el camino. En particular este ciclo podría suponer algún cambio importante en 
la Familia Real Británica y un papel más destacado de Rusia a nivel geopolítico. En su mejor versión esta combinación 
de planetas podría traer algún acuerdo de paz o resolución de algún conflicto internacional, como por ejemplo la 
materialización del Brexit en un acuerdo más satisfactorio para todas las partes. Eso sí, es un momento de disolver lo 
que se hubiera quedado cristalizado en relación a las estructuras económicas y de poder.
Tanto en las cartas de Reino Unido como de Europa las energías de la casa 7, la casa de los aliados, están muy 
activas. Las dos cartas están bajo los tránsitos de Urano y de Quirón poniendo de manifiesto la importancia de seguir 
construyendo desde la aceptación de las diferencias. Reino Unido ha sido un país históricamente independiente, 
buscando un papel equilibrador entre el liderazgo europeo y norteamericano. Estos años vienen suponiendo un an-
helo de recuperar esa independencia que les permita hacer un papel bisagra. A su vez Europa entraría en una fase 
de querer rehacer su liderazgo internacional enfrentando sus heridas, construyendo desde su vulnerabilidad. Al mismo 
tiempo este ciclo está en tránsito por la casa 4, la casa de la pertenencia nacional lo podría suponer una revisión 
de la seguridad y de la idea de conciencia colectiva y ciudadanía europeas.

SATURNO-NEPTUNO
36 AÑOS

En un anillo menor de esta superposición de ciclos nos encontramos con el inicio del ciclo Saturno Plutón. Saturno y 
Plutón se encontraron en enero de 2020 en el signo de Capricornio y han sembrado el inicio de una reestructura-
ción sociopolítica que continuará durante los próximos 33 años. Si bien este ciclo se inicia exactamente en enero 
de 2020, la fuerza de su conjunción se ha extendido a lo largo de todo 2020, amplificada por el efecto de su gran 
conjunción con Júpiter y, en mi opinión seguirá activa durante el primer trimestre de 2021. La unión de estos dos ar-
quetipos conlleva la idea de “deconstrucción” con la intención de despejarnos de todo lo superfluo y dejarnos con 
lo esencial, con el esqueleto y la estructura al descubierto. Todo lo que no se sostenga no tenía la solidez suficiente y 
por tanto cae. Este inicio de ciclo y sus efectos estaría relacionado, entre otras cosas, con los efectos de la Pandemia 
que podrían intensificarse y prolongarse aún durante buena parte de 2021. Es posible que la situación mejore algo 
en primavera pero no será tan rápido como esperamos.

SATURNO-PLUTÓN
33 AÑOS

Hasta aquí podemos observar que el planeta Saturno ha hecho aspectos astrológicos importantes con los tres 
planetas exteriores: Urano, Neptuno y Plutón. Este extremo es muy destacado en Astrología Mundana como una 
conexión cíclica de extrema tensión a nivel mundial vinculada a la expresión y la manifestación de lo contenido en 
el inconsciente colectivo. Saturno es el anillo, el guardián de la puerta, la frontera del ego, lo que nos toca superar 
para conectar con realidades colectivas y transpersonales.

Llegamos así al siguiente ciclo en que Júpiter y Urano estarán en cuadratura, en su fase decreciente, en su ciclo de 14 
años y que está igualmente relacionado con crisis importantes e inestabilidad social, como movimientos de rebeldía 
que pudieran provocar avances importantes. Este ciclo que comenzó a 00º de Aries en 2010 está relacionado con 
un movimiento prometeico en el que la humanidad podamos dar un paso cualitativo. Sobre todo con que podamos 
ver, de alguna manera, la luz al final del túnel. Prometeo recuperó para la humanidad el fuego robado y fue casti-
gado por ello. Uno de los castigos fue la caja de Pandora que no se debía abrir pero se abrió y trajo males para 
la humanidad y múltiples plagas. Cuando la caja quedó vacía alumbró al mundo con la esperanza. En este ciclo, el 
emprendurismo de nuevo orden, la innovación a nivel empresarial, podría marcar nuevos caminos, como si todo lo que 
llevamos trabajado y aprendido a nivel individual en estos últimos tiempos tomara alas y se empezara a expandir. Aún 

72



así deberemos de vigilar el entusiasmo extremo y minimizar los riesgos de un exceso de confianza.

JÚPITER-URANO
14 AÑOS

En penúltimo lugar tenemos en 2021 la semicuadratura decreciente entre Júpiter y Neptuno en su ciclo de 13 años 
y de nuevo un ciclo a punto de terminar. Este ciclo está relacionado históricamente con la lucha de religiones y el 
enfrentamiento de ideologías. Estaría relacionado de manera particular con España, aunque no exclusivamente. Si 
cogemos los tránsitos sobre la carta de España –yo trabajo con la carta de 1492- podemos ver cómo este ciclo y 
todos los anteriores tienen un impacto directo sobre todos los planetas entre Capricornio y Acuario en la casa 1 de 
España. La fotografía nos devuelve un período para el país de mucha intensidad y de grandes cambios a nivel social, 
político y económico. Para España continúan los tiempos convulsos para la monarquía y para quienes gobiernan, 
como para Europa o Reino Unido.

JÚPITER-NEPTUNO
13 AÑOS

Finalmente, el 21 de diciembre de 2020 despide el cierre del ciclo Júpiter Plutón de 12 años y abraza el nacimiento 
de un nuevo encuentro de estos dos arquetipos en Capricornio para desplegar un nuevo período de luchas de 
poder, quizás bien característico de los períodos de transición como en el que nos encontramos ahora. Estos dos 
hermanos del Olimpo accionan juntos la necesidad de desenterrar todo lo oculto, para enfrentarlo, ponerle luz y 
transmutarlo. Si el encuentro se inicia en Capricornio, la temática a desenterrar seguirá teniendo lugar en temas de 
poder, de gobierno y de estructuras sociales, políticas y económicas.

JÚPITER-PLUTÓN
12 AÑOS

Tras este viaje por los distintos ciclos activos para 2021 la sensación es que aún estamos en el cierre de importantes 
cuestiones evolutivas a nivel social y político. La gran mayoría de ciclos están en su fase decreciente, en fase de 
ajuste y revisión. Igualmente unos cuantos ciclos se inician en la energía de Capricornio, una energía de la que ya 
tenemos buena experiencia en el 2020, la energía del invierno, de la reflexión interna y la conquista de la meta sobre 
la base del trabajo, la disciplina y el sacrificio. Es por ello que se me antoja muy importante desmitificar el encuentro de 
Júpiter y Saturno en el signo de Acuario. No sólo me parece que no estamos en disposición de afirmar que entramos 
en una Nueva Gran Era de Acuario sino que sería conveniente recordar que la energía de este signo, como todas 
las demás, tiene manifestaciones diferentes en función de la vibración que lleve. Acuario es aquella energía que nos 
saca del grupo cuando el grupo no tiene lo que yo necesito para crecer y evolucionar como ser único. Es también 
la energía que nos devuelve al grupo pero sólo cuando estoy en disposición de dar lo mejor de mí misma, no para 
aprovecharme del grupo sino para servir al grupo. Igualmente la energía de Acuario puede ser extremista, intransi-
gente y autoritaria. Mi sensación es que 2020 nos ha mostrado la madurez que tenemos como ciudadanía, para mí, 
más adulta que en épocas históricas anteriores, y en ese sentido, mi luz al final del túnel, la de la posible estrella de 
belén de este año sería la de seguir construyendo, juntos, el nuevo mundo que buscamos. Con Acuario el grupo y la 
comunidad podrían impulsarnos, en red, a inventar nuevas formas de seguir este proceso de co-creación, dentro de 
una visión más realista.
En el alumbramiento de este artículo han estado muy presentes las enseñanzas que me han llegado de grandes 
maestros como Liz Greene, Charles Harvey, Nicholas Campion, Michael Baigent, Dane Rudhyar y André Barbault, entre 
otros. Ellxs son lxs grandes historiadorxs y psicólogxs de la Astrología Mundana. Ellxs se adentraron en el misterio del 
ciclo y de su eterno retorno y en la historia para dotarnos de argumentos pasados que apoyen mejor el pronóstico 
del futuro. A ellos les dedico mis errores y mis aciertos de mi mirada sobre 2021, un año en que con Urano estaremos 
entre los vientos del invierno y el anhelo por el Sol de primavera.

73



Que las estrellas iluminen tu camino.

¡Gracias!

La revista está hecha con amor, dedicación y pasión. Queremos pedirte si puedes 
tomarte unos minutos para responder este breve cuestionario y ayudarnos a 
mejorar:

redaccion@revistastellium.com

Esperamos que el tiempo que invertiste en leer nuestra revista te haya sido 
placentero y haya despertado nuevos intereses o reflexiones con respecto a 
tu vínculo con la astrología. Si quieres, puedes hacernos llegar tus comentarios, 
sentimientos y opiniones a 

74

encuesta

mailto:redaccion%40revistastellium.com?subject=
docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSfBKIoaU--HY0UdgNSIYyAypYb9aWaXC6jOKlRrdrXwx3zMOg/viewform

