
Re
vi

st
a

 S
te

lliu
m

. N
º 

5
 “N

o
ch

e 
fé

rti
l”.

 -
 Ju

ni
o

 2
0

2
0

 -
 Iv

a
 H

ry
c 

· G
ua

d
a

 C
he

ja
 · 

Itz
ia

r A
zk

o
na

 · 
A

le
jo

 L
ó

p
ez

 · 
Ju

a
n 

M
a

nu
el

 M
o

ro
 · 

Va
le

ria
 C

o
rre

ia
 N

o
b

re
 · 

M
a

ría
 B

la
q

ui
er

 · 
Th

ia
g

o
 L

i 
Ju

a
n 

Fr
a

nc
isc

o
 O

sh
iro

 O
ya

ka
w

a
 · 

A
rm

in
d

a
 A

b
d

o
la

 · 
Pa

b
lo

 M
a

rtí
n 

Si
ci

lia
no

 · 
C

la
ud

io
 K

ut
zw

o
r ·

 M
a

tti
a

 B
uc

hi
cc

hi
o

 · 
A

nt
ho

ny
 L

ew
is 

· M
ilo

sla
w

a
 K

ro
g

ul
sk

a
 · 

M
a

rc
el

a
 B

a
lle

st
er

 · 
Jo

sh
 C

o
ur

la
s 

· Z
en

o
s 

Fr
ud

a
kis

 · 
Fl

o
re

nc
ia

 M
a

rin
o

 · 
Lu

z 
Pe

us
co

vi
ch

 · 
H

o
ra

ci
o

 C
a

rd
o

zo
 · 

A
le

ja
nd

ra
 S

ilv
a

 · 
N

a
ta

sh
a

 C
ho

m
co

 · 
A

nd
re

a
 A

lta
m

ira
no

 · 
La

ur
a

 B
o

na
ce

ra
C

RE
AT

IV
E 

C
O

M
M

O
N

S 
C

C
 B

Y
 4

.0

noche fertilstellium



arte de tapa: Alejandra Silva

foto: Iva Hryc

Quiénes somos

Estamos 
sumamente 
agradecidxs a todxs 
ellxs. Al final de cada 
artículo encontrarás sus 
biografías y, si te gustó su 
trabajo, puedes hacer clic 
en sus sitios para conocer 
más o contactarles para que 
lo sepan que llegaron a vos. 
Seguramente te lo agradecerán.

Por nuestra parte, nos quitamos
el sombrero ante tanta dedicación
y entrega de todas estas personas.
En un mundo en que el individualismo 
a veces parece ganar la batalla, les 
agradecemos profunda y plenamente.

Revista Stellium nace del trabajo altruista de 
muchas personas. Astrólogxs y artistas de 

distintas partes del mundo participan de 
esta quimera que busca generar una red 

de personas que promueva un modelo de 
colaboración y contacto para sacar 

adelante proyectos creativos y con 
sentido.



SECCIONES
De lo que se trata este número

p. 10PUENTES ENTRE LA ASTROLOGÍA
Y LA PSICOTERAPIA GESTALT

Juan Francisco Oshiro Oyakawa

p. 13ASTROLOGÍA DRACÓNICA María Blaquier

p. 26TRENZADOR DE MUNDOS: NEPTUNO EN LA CARTA NATAL Iva Hryc

p. 31EVITACIÓN DEL CONTACTO Guada Cheja

p. 36DESTRUCCIÓN DEL DESEO CAPITALISTA Pablo Siciliano

p. 05ASTRONARRATIVAS CHAMANAS Arminda Abdola

EL CUMPLEAÑOS DE STELLIUM p. 01Alejo López

p. 54

p. 42

p. 48

ALAN LEO Y SU LEGADO ASTROLÓGICO

UNORTHODOX: UN CAMINO DE INDIVIDUACIÓN

CONSIDERACIONES EPISTEMOLÓGICAS
SOBRE EL CORPUS ASTROLÓGICO.
¿LA ASTROLOGÍA ES O NO ES UNA CIENCIA? 

Miłosława Krogulska

Iva Hryc

Mattia  Buchicchio

LAS ALAS DE HERMES

ARTE Y ASTROLOGÍA

p. 60EL CAMINO DE SANTIAGO,
EL SENDERO DE LA DIOSA

Valeria Correia Nobre

p. 64EL TEMPLE DEL ALMA COMO CAMINO DE CURACIÓN.
ENTREVISTA A CLAUDIO KUTZWOR

Alejo López
PUENTES

p. 76

p. 79

ROBERT HAND - LOS SÍMBOLOS DEL HORÓSCOPO

SOLSTICIO DE JUNIO:
TIEMPO DE LOS NODOS LUNARES

Alejo López

Juan Manuel Moro

LA BIBLIOTECA DE ALE JANDRÍA

LA CRUZ CARDINAL

p. 20NAVAMSHA – LA CARTA DEL ALMA Juan Manuel Moro

p. 17EL MÉTODO HORARIO DE EVANGELINE ADAMS Anthony Louis
ASTROLOGÍA HORARIA

ASTROLOGÍA VÉDICA

ASTROLOGÍA MUNDANA



Los artículos de esta revista son propios de cada autor o autora y están protegidos según la licencia de Creative 
Comons CC BY 4.0. Quisiéramos recordarte que no todxs compartimos las mismas opiniones y que el hecho de 
co-existir en la preparación de esta revista no quiere decir que estamos de acuerdo en la aproximación, práctica, 
uso y comprensión que cada unx hace de las técnicas astrológicas.
Abogamos por la pluralidad de ideas y la posibilidad de intercambio y de crecimiento conjunto.
Dicho esto, cada cual es responsable de su opinión.
Respecto a las imágenes, siempre que hemos podido, hemos mencionado a su creador o creadora.
En el resto de los casos, utilizamos imágenes de libre distribución y descargadas de Internet.

arte de tapa

ALEJANDRA SILVA
alejlausi@gmail.com

Whatsapp: +54 9 11 6468 2533 

+34 644 11 05 95

Alejandra es tarotista y acuarelista. Comenzó su vida profesional dedicándose a la enseñanza de las Ciencias Exactas. Una 
profunda búsqueda interior provoca hace ya varios años el encuentro con la magia de la acuarela y la sabiduría del Tarot. Desde 
entonces, ambas son para ella poderosas herramientas que conducen al autoconocimiento y sanación.



Aquí está el número con el que conmemoramos nuestro aniversario, el número de nuestra Revolución 
Solar. ¡Y qué mejor para celebrarlo que iniciar esta editorial recordando el artículo sobre la conjunción 
Júpiter-Plutón de 2020 ahora que se acerca, a finales de junio, su segundo encuentro del año! Un 
encuentro que rematará su propósito en noviembre antes de dar paso a la conjunción Júpiter-Saturno 
en Acuario en el próximo solsticio. Retomo dos citas de este artículo, que anticipaban algo de lo que 
ahora mismo está atravesando el planeta: las revueltas contra el racismo y el abuso de poder policial 
que están dando la vuelta al mundo y el efecto del Covid-19 entre la población más vulnerable de las 
residencias de ancianos en algunos países europeos como España.

“(…) con una complicidad consciente, Plutón y Júpiter evocan una aceptación tolerante 
de las diferencias sociales, raciales, religiosas y culturales. Cualquier categorización que 
genera prejuicio tiene el potencial de reconstruirse en un modo que afirme la vida, cuando 
los dos arquetipos se funden conscientemente.”

“Al suceder en Capricornio, los derechos morales de los mayores, la ética, los juicios y las 
leyes relacionadas con la edad, como las pensiones, la atención de los mayores, etc.
Estarán en las noticias y serán revisadas.”

El trabajo del Astrólogo pasa, a veces, de puntillas cuando escribe, interpreta, intuye o comenta sobre 
lo que nos pueden traer los astros. Una de las claves que buscamos en Stellium es, precisamente, poner 
en valor este trabajo para que pueda reubicarse en una dimensión más visible. Por eso celebramos 
nuestro cumpleaños con un número repleto de artículos que no dejarán indiferente. De hecho es un 
número especial, el de más contenido desde nuestro comienzo. Este número contiene 17 artículos que 
hablan de Astrología, cada uno con una mirada personal y diferente. Además, iniciamos sección nueva: 
Astrología Horaria. Y entre foto y foto las palabras bailarán poéticamente para formar nuevos mensajes 
y crear nuevas visiones.

Al mismo tiempo que retornamos a nuestro Sol, con este número celebramos el solsticio, el que nos lleva 
a un punto de inflexión importante, a un cruce de caminos justo cuando estamos en el ecuador de 
2020, este año 4 tan significativo. Un punto también en el que el Eje Nodal ha cambiado de escenario 
y abre las puertas a la expresión de las energías de Géminis y Sagitario. Hasta ahora estábamos con 
un foco importante en la forma en la que nos cuidábamos y expresábamos nuestro poder interno con 
Cáncer y Capricornio. A partir de ahora es probable que las experiencias nos lleven a buscar una 
mayor flexibilidad con nosotros mismos, con nuestro entorno y con el mundo en el que vivimos. De hecho, 
en este momento los viajes entre países están restringidos. Libertad e independencia sí. Ahora bien, si 
descuidamos lo local, al vecino, al primo o al hermano por ser diferente, estaremos sacrificando nuestra 
capacidad de tolerancia y de aceptar la diversidad. Nos asustaremos cuando ocurran hechos como el 
de George Floyd, pero seremos capaces de entender que ocurren para que los enfrentemos y digamos 
hasta aquí, nunca más y los transformemos. Los ciclos planetarios van marcando la música. A nosotros nos 
toca marcar el paso y decidir con quién tendremos el gusto de bailar. A medida que vamos estudiando, 
aprendiendo, haciendo talleres, la vida nos pondrá pruebas concretas para que activemos todo ese 
conocimiento abstracto en algo práctico, en algo que beneficie a nuestro entorno para que nuestras 
grandes ideas se reflejen en nuestros pequeños actos de cada día. Con coherencia. Con amor.

Itziar Azkona



editorial

poema

ITZIAR AZKONA

MARCELA BALLESTER

iazkonacoach@hotmail.com

marcela-ballester@yahoo.es 

FB. marcela ballester

Itziar se define como maestra de su pasado, artesana de su presente y aprendiz de su futuro, algo Maga 
Merlín, Maestra de Reiki, Escritora y Educadora para la Felicidad. Se forma en Astrología en la FAL de 
Londres. Su encuentro con la Astrología fue por destino. Primero experimentó su lado racional a través de la 
sociología, la estadística, el marketing hasta que llegó su fase puente de emprender. Y tras el emprendimiento 
llegó el desprendimiento de todo lo que creía que sabía y controlaba para conectar con su lado emocional a 
través del coaching y la astrología hasta llegar a poderse completar.

Astróloga, pintora y escritora nacida en Buenos aires Argentina. Reside en Palma de Mallorca, España, desde el año 
1999. Organiza talleres y recitales poéticos. Pertenece al Grupo de astrólogos de Baleares

www.coachingastrologico.com

http://www.coachingastrologico.com%0D%0D


por MARCELA  BALLESTER

cuando era viento las melenas de la noche
se enredaban en los arboles
cuando fui luciérnaga mis brillos alcanzaron a las estrellas
cuando fui trueno en el desierto
iluminé cada palmo de la vía láctea
cuando era serpiente cascabel
mis ropas eran la arena
y mi deambular asustaba a los incrédulos
cuando fui susurro en el lago
todos los peces hablaban un lenguaje de profundidad
cuando era historia por ser contada
las sílabas se unían milagrosamente
cuando mis ojos eran el tigre
la delicadeza de las mariposas
hacían vuelos mágicos
cuando fui atardecer en la montaña
conocí la miel de los soles
cuando era música entre rayos de luz
supe que sería tu amante
cuando nuestras almas se reconocieran...





por ALEJO LÓPEZ

El cumpleaños
de Stellium

01 

Stellium nació en Moscú. Sí, teníamos decidido que nacería cuando el Sol entrara a los 0 grados de Cáncer pero, 
por temas de tecnología que escaparon a nuestra capacidad de respuesta, no pudimos hacerlo. Yo estaba en 
medio de un viaje, cumpliendo el sueño de mi padre de llevarlo a Rusia. Y a la noche, después de todo un día de 
excursiones, me senté en la cama del Airbnb que habíamos alquilado, abrí el ordenador e intenté resolver los alterca-
dos tecnológicos. Recién estábamos comenzando y todavía no teníamos organizados los roles de cada unx ni quien 
se encargaría de qué. Conseguí ganarle al ordenador a la mañana siguiente. Mandé un mensaje al grupo desde 
donde coordinábamos todo y en seguida me contestaron: ¿Nacimos en Moscú? Pues sí, nacimos en Moscú el 25 de 
Junio de 2019 a las 8:24 de la mañana.



02 

Este es nuestro ADN según el sistema de casas iguales:

Vamos a hablar de los aspectos más lindos de nuestra fundación porque es nuestro cumpleaños, así que hoy estamos 
de festejo. El ascendente en Leo nos indica que podemos abrirnos al mundo y traer algo creativo, que la fundación 
de la revista responde al deseo de visibilizar la astrología: qué es, qué es eso que hacemos y qué podemos aportar al 
mundo. El regente del Sol está en Casa XII y confío en que más que encierro o calamidad, como diría algún astrólogo 
medieval, simboliza que el ego de cada unx se disuelve en la participación de una entidad en la que todxs ponemos 
nuestra luz. En el momento de nacer, la Luna menguaba y, según Dane Rudhyar, indicaba el punto del proceso en 
que regalamos a la colectividad lo que hemos aprendido. Por otro lado, el Sol en XII podría significar el sacrificio del 
liderazgo. Normalmente el Sol representa al rey, al presidente, al líder o la persona que está en la cabeza. En Stellium 
intentamos disolver esta función y tomar decisiones de forma grupal. 

Para una revista por supuesto nos interesa ver el estado de las casas III (escribir, pensar, hablar, intercambiar, conversar) 
y la IX (¡la casa de las publicaciones!). La casa III está regida por Venus en Géminis en casa XI: el amor por las palabras, 
la devoción al conocimiento como esperanza o sueño a conseguir y en función de un grupo al que pertenecer. Esta 
hermosa Venus también rige el MC en Tauro, lo que promete estabilidad en el tiempo si nos abrimos al bello intercam-
bio de ideas. La casa IX está regida por Marte, que se encuentra en Cáncer en casa XII. Quiero entender que este es 
uno de los valores fundamentales con el que nació Stellium: no pelear entre nosotros sino cuidarnos, no competir sino 
colaborar. Pero me pregunto si existen entre nosotrxs enemistades invisibles, de las que seamos inconscientes. Espero 
que no, que renunciemos con cuidado, cariño y amor a nuestros deseos personales por un bien mayor: el de limpiar y 
mostrar qué lugar puede ocupar la astrología en este mundo, por qué es importante y de qué realidades más sutiles 



03 

puede dar cuenta. Tal vez los enemigos invisibles sean nuestros propios miedos, los prejuicios de nuestra sociedad 
y, quizás, nuestra falta de experiencia en el desarrollo de una edición online, gratuita y que intenta hacer puentes 
territoriales. 

Por otro lado, el Urano en MC nos trae la bendición Ouranus, el dios de los cielos, y uno de los arquetipos de la labor 
astrológica. Allí alto nos está indicando que tal vez nuestra propuesta sea un tanto particular, que quizás podamos 
trazar un nuevo camino u otra historia, que sin duda habrá sobresaltos e imprevistos en el medio, y que podemos 
todavía aprender a ser más creativos y a sacar de dentro más propuestas desafiantes y rebeldes. El dios nos invita 
a romper moldes.

Finalmente, debo decir que me encanta esta T-cuadrada con Venus en Géminis y Júpiter en domicilio en Sagitario y 
Neptuno (¡también en domicilio!) en Piscis. Pienso que nos propone poner en juego nuestra creatividad, nuestro deseo 
de aventura, nuestra búsqueda de sentido para cuestionar las prácticas espirituales actuales, para invocar desde el 
inconsciente común (casa ocho, los bienes compartidos) a una deidad que pueda abrirnos al amor, la compasión y 
la comprensión. Y que al hacerlo, todxs nos estamos transformando.

REVOLUCIÓN SOLAR 2020

En la carta del Retorno Solar, el Sol está en Casa X, un lugar que nos habla de cierta visibilidad social. Tal vez sea 
bueno que pensáramos formas en que podemos conseguir que la revista se haga más visible o que mayor cantidad 
de personas puedan acceder a ella. La Luna en Leo en casa I pareciera indicar lo mismo, que es hora de hacernos 
ver, de enorgullecernos de este proyecto, de alardear. El MC de la Revolución Solar está en conjunción con el Marte 
natal, que rige las publicaciones (la casa IX natal), de nuevo quizás indica la posibilidad de crecer en ese aspecto o 
de hacernos ver un poco más. Al caer en casa XII, nos empuja al desafío de descubrir quién podría oponerse a este 
deseo y por qué, ¿qué organizaciones o creencias -propias y sociales- pueden dificultar este proyecto?

El Ascendente en Libra nos habla de por sí de buscar llegar al “otro”. ¿A qué otro? Tal vez otras instituciones u otras 
revistas, tal vez otrxs lectorxs. Es la idea de la apertura y de buscar un suelo común. Saturno, en su signo de domicilio, 
cae en casa VII y la próxima conjunción Júpiter-Saturno también, lo que quizás promete un compromiso con ese “otro”, 
que todavía tenemos que descubrir cómo se va a manifestar. En la Revolución Solar, el Venus en Géminis está retro-
gradando, quizás nos anima a pensar cómo generamos vincularidad en el grupo de escritorxs y nos alienta a realizar 
cambios. La reciente mudanza de signos para el eje nodal parece indicar lo mismo: el Nodo Norte en casa XI que 
nos anima a tirar hacia lo grupal y a seguir nuestros deseos y esperanzas.



04 

Por supuesto, se nos presentan algunos desafíos que deseo compartir aquí abiertamente. La conjunción Júpiter-Plutón 
que cae en casa VI (la de los empleados en una empresa, y las rutinas y la enfermedad en una persona) está en una 
fuerte oposición al Marte en Cáncer en XII natal. Me hace pensar que algo de nuestros ideales o nuestras creen-
cias, la visión que creemos compartir entre quienes hacemos Stellium tal vez vaya a atravesar algún tipo de juicio o 
re-evaluación. Quizás tengamos que volver a estudiar los mecanismos internos de trabajo, el proceso que llevamos a 
cabo antes de cada publicación y cómo podemos hacer que se ponga al servicio del bien común que buscamos 
alcanzar a través de las publicaciones.

Los hermanitos Júpiter-Plutón también están en oposición a Mercurio, el dios de las palabras. La fase llena del ciclo 
Júpiter-Mercurio suele estar presente en personas que a menudo se ven forzadas a hablar y descubren que sus palabras 
pueden llegar lejos y que pueden expresarse con claridad. Con Plutón, maestro en intensidad, creo que quizás em-
pieza un año en el que pongamos redoblados esfuerzos para seguir con este proyecto. El Saturno de la Revolución 
Solar también está en una tensa oposición a Mercurio y creo que está pidiendo más rigurosidad en nuestros artículos, 
mayor precisión a la hora de expresarnos, más calidad académica y mayor profesionalidad a la hora de elegir los 
temas. El Ascendente de la Revolución Solar está en cuadratura con nuestro Saturno natal en Capricornio y en casa 
VI, lo que refuerza esta idea. Mercurio también rige nuestros recursos según el emplazamiento de la carta natal y me 
preocupa que tal vez tengamos que re-pensar este asunto y qué compromisos tenemos que hacer para que este 
proyecto sea sostenible en el tiempo.

Stellium es una revista que nació sutilmente pero con energía. De golpe me encontré hablando por teléfono con 
astrólogxs que no conocía mucho pero cuyo trabajo admiraba y que venían ponderando y deseando crear un 
espacio similar. Nos descubrimos y conocimos en la resonancia de esos deseos. El nombre de la revista surgió sin 
pensarlo bajo la creencia firme de que cuando los planetas brillan juntos en el cielo forman un Stellium e inician un 
ciclo (o, mejor dicho, varios ciclos). Este comienzo, como tantos otros, no se dio cuando lo habíamos calculado sino 
cuando tenía que darse. Escapó a nuestro deseo de control y vio la luz en Moscú, en un apartamentito ubicado 
cerca del Zoológico de Moscú. Quisimos elegirlo y no pudimos. El desarrollo de nuestra revista tendrá que enfrentarse 
a desafíos y dificultades necesarios y también a momentos de celebración, comunión y encuentro. Hoy festejamos 
nuestro cumpleaños y les agradecemos a todxs por apoyarnos en este proyecto colectivo que va sin ningún capitán 
al timón de la nave, con ese Sol en XII, navegando por la marea, confiando e intuyendo en que las patitas de can-
grejo sabrán por donde llevarnos.

Gracias. Viva. Y, sobre todo, ¡feliz cumpleaños!

¿Quién escribió este artículo?

ALEJO LÓPEZ
DFAstrolS

@alekiosastro

alekios@alekios.com

Es tutor de la “Faculty of Astrological Studies” de Londres, graduado en Psicología y licenciado en Artes 
Dramáticas. Con 20 años, ya cursaba astrología en la escuela de Eugenio Carutti en Buenos Aires. Por otra 
parte, obtuvo el certificado de «Horary Practitioner» en “The School of Traditional Astrology” de Deborah 
Houlding, donde todavía continuúa el curso de maestría. También está cursando el Master “Cultural 
Astronomy and Astrology” por la “University of Wales Trinity Saint David”. Ha dado conferencias en 
España e Inglaterra, incluidas las conferencias de la Asociación Astrológica de Inglaterra y NORWAC 2020 
en Seattle. Además, ha publicado artículos en The Journal of the Astrological Association of Great Britain, en 
The Mountain Astrologer y en la revista I•AM Astrology. 

www.alekios.com

http://www.alekios.com


05

por ARMINDA ABDOLA

Astronarrativas chamanas

“E
l
 m

is
t
er

io
” 

p
or

 L
u
z 

P
eu

s
co

v
ic

h



LAS ESCARPADAS CUMBRES DE CAPRICORNIO: EL PARAJE DE LA CHAMANA Y DEL CHAMÁN INTERNOS

Pareciera que en estos tiempos el cielo se pobló de tierra y que allá arriba se visibilizó todo su peso, enraizándose 
hacia el fondo de la galaxia.

Elemento sustentador, la tierra se comporta como un abrazo que rodea al espíritu e integra su fuego con un gesto 
de Amor: manifiesta creativamente la forma que le es propicia para que no retorne tan rápidamente a los campos 
de lo invisible.

La tierra retiene a la vez que genera, gesta mientras pare y recoge lo que se le entrega, compostándolo. Porque 
recibe es capaz de dar, y en su abrazo infinito custodia la sabiduría del vacío, pues gracias al abismo entre cuerpos 
la piel de nuestros pies puede acariciar la piel de la Tierra en un mutuo recibimiento.
Digamos que el espacio entre posibilita el encuentro, el límite y el crecimiento de la raíz.

Por eso abonamos la tierra con materias vivas y diversas que la esponjan y la vuelven disponible para ser atravesada. 
Por eso la aireamos e invocamos a las lombrices o a la lluvia. La tierra que ha recogido el fuego del espíritu expresa 
la voz de su propia creación a través del tránsito por entre sus pliegues del aire y del agua, guardianes del flujo y de 
la perpetuación. Juntos, los cuatro elementos cooperan para la Continuidad.

Una tierra rígida, en consecuencia, es una tierra dormida a su propio poder creador: a la sexualidad de su naturaleza; 
y es aquí donde nos paramos sobre nosotras mismas y volteamos a ver: ¿no será que olvidamos por falta de práctica el 
arte de esponjar la tierra? ¿Y el de crear espacio interno?¿No será que la aplastamos con tanto ímpetu que quebramos 
los caminos de la memoria?¿No será que la aplastamos como una expresión de nuestro propio aplastamiento?

El espacio entre:
hábitat del proceso
y puente entre lo que persiste
y lo que continúa.

CEDER

En los últimos días practico uno de los cuatro patrones básicos en torno a los que se organiza cualquiera de nuestros 
movimientos desde las etapas más tempranas de nuestro desarrollo: ceder (to yield).

Al ceder, me recibo. Mi peso viaja rumbo al centro de la Tierra en un derramamiento hacia lo desconocido. El 
resultado es siempre el mismo: ella, al recibirme, me libera de caer eternamente y me muestra, con serena y delicada 
presencia, dónde está el abajo. Así los movimientos peristálticos de mis intestinos saben hacia dónde guiar lo que no 

06 

“Hueso humano de la cintura en macro” por Patrick Siemer, acceso 
en farm4.static.flickr.com_3087_2719467658_b56d977375_o.jpg



07

me pertenece y me permiten ofrendarlo de vuelta.

A la receptividad de la Tierra sigue la generosidad con la que responde a mi entrega: el intercambio es total, nada 
se pierde. Lo que no viene de vuelta es porque, sin lugar a dudas, no fue entregado. Esta danza de ceder y recibir me 
permite estar en pie. El milagro de la bipedestación sucede allá donde las fuerzas de lo que entregamos propician 
una respuesta de  la misma intensidad, pero en sentido opuesto. De modo que la Tierra recibe y, a su vez, ejecuta 
una maestría contenedora: su firmeza establece el límite con que, hasta el día de nuestra muerte, negociamos en un 
proceso de continuos reajustes y desequilibrios, de un continuo ceder y empujar.

Ya habíamos practicado nuestras dotes de negociación en el útero de nuestra madre, al empujar y dejarnos acariciar 
por sus paredes. Veníamos danzantes a continuar nuestro baile… ¿Y qué nos encontramos? La hostilidad del asfalto, 
el tabú de la suciedad, la proliferación de bacterias imaginarias, la inserción de nuestras vidas en espaciotiempos 
cúbicos y la dictadura de la línea en un universo curvo. Nos topamos con el relleno del progreso taponando los 
circuitos fecundos del tiempo, el sostenible no saber y las grietas por las que se cuela el Gran Misterio.

Mi práctica de ceder funciona como un  . Reconozco el taponamiento y la rigidez de la tierra cristalizada en las 
llanuras desertizadas de nuestro pensamiento. Reconozco la pulsión de control (¡el miedo!) que subyace a la rigidez 
de nuestras estructuras… Y por eso rehabilito mi competencia para ceder.

Rescato el agua de la memoria y el flujo de la entrega; rescato el merecimiento de la gratuidad con que la Tierra 
nos otorga, abundantemente, sus medicinas y sus alimentos; y rescato, finalmente, el espacio vacío entre pensamiento 
y pensamiento, el inicialmente angustiante no saber que, una vez ancladas y anclados a tierra, se vuelve un lugar 
diáfano y fecundo donde encontrar sostén y atravesar los desafíos con integridad.

Este es el origen de la astronarrativa que aquí nos compete. Parte de las dinámicas de sabotaje a la vida que he ido 
hilvanando en este escrito y asimilando a nuestra concepción occidental del elemento tierra (la tierra que también 
somos) se fundamenta en narrativas binarias, mecanicistas y arrancadas de la fertilidad del símbolo.

Propongo aquí un viaje hacia las escarpadas cumbres de las tierras de Capricornio como una ceremonia de 
invocación. En un año, 2020, donde el llamado es a reformular nuestro aspecto capricorniano, interiorizar al Padre 
(la luz y la sombra del sagrado masculino) y ceder para encontrar el propio soporte interno, invoco al Chamán y a 
la Chamana de aquellas, nuestras cumbres, para que aprendamos a escuchar sus voces adentro, afuera, en todas 
partes… Y sepamos claudicar del control y ceder el Poder al lugar al que corresponde: a las manos del dios-diosa, 
al seno del Gran Misterio.

im
a
g
en

: 
F
l
or

en
ci

a
 M

a
r
in

o



08 

TIERRA DE CHAMANES

Las alturas capricornianas, en su expresión íntegra, se consagran como la tierra de la Chamana o del Chamán; intuyo 
que es hacia esa depuración arquetipal que se nos está guiando como colectivo.

En sus cumbres la autoridad se desnuda y se yergue como fuerza higiénica de ser por el hecho de haber vivido. 
Tercera y última tierra de la Rueda Zodiacal, en Capricornio quien habita es quien se desprendió porque ya gozó, ya 
se excedió, ya fue pulcro y aprendió a discernir, ya experimentó y erró o aprendió, más bien, se responsabilizó de la 
sabiduría que iba rescatando por el camino. Conoce porque experimentó, y en la práctica de parecerse a sí mismo 
escogió la rendición como vía inequívoca hacia su poder. No llegó a lugar alguno, sin embargo, más bien se amigó 
con el proceso. Comprende que el proceso de vivir no dista en absoluto del proceso de morir.

Su práctica cotidiana es, en sí, una práctica contenedora: contiene a quienes acuden angustiados y angustiadas 
al abrazo de su sabiduría. Esto es porque en algún momento de su experiencia mundana cayó en desgracia y la 
anchura del abismo lo engulló para liberarlo del ímpetu de realizar su deseo. La desgracia liberó su deseo para 
que honrase, sencillamente, su emergencia de ser, su ser emergente desprovisto del peso y de los embates de la 
expectativa. De modo que este personaje desea por el simple hecho de ser, y en su deseo irrealizado descansa y se 
recibe. De aquí que pueda contener a otros: como se ancló a sí mismo, desató las cuerdas que le ataban al mundo. 
Vive en la libertad de aceptar humildemente los yugos de su destino, y desde ahí, desde las escarpadas cumbres 
de la montaña, soberano de sí, escucha la necesidad de sus congéneres y les señala el lugar de cada cosa para 
ubicarlos en el Orden sagrado de lo que existe.

Su arte y su medicina lucen tan depurados que acaban por ser, sencillamente, la exactitud de manejar el arte y la 
medicina de la propia Tierra. Por eso cabe imaginar a una chamana o a un viejo chamán en el rito del manejo de los 
elementales, dialogando con las piedras y las plantas; sosteniendo el ritual y la ceremonia como las geometrías base 
(la Ley) en torno a las que se organiza el ciclo Vida-Muerte-Vida. Son guardianes de la memoria: han ultrapasado 
la polaridad y han integrado a su opuesto complementario, Cáncer. Solo que, a diferencia de aquel primer signo 
de agua, la competencia capricorniana (antepenúltimo signo de la Rueda) no es la del afecto, sino la del rigor, 
la sobriedad y una permeable firmeza conquistada a través de lo años. No en vano al nacer somos casi un 90 % 
agua, en la adultez estamos en el 70/75 % y en el seno de muerte bordeamos el 50 %. La vejez es un proceso de 
parsimoniosa deshidratación. Entregamos el agua de la Vida, vehículo de la memoria, al lugar desde el que nos 
fue entregada. Quedan los huesos y, adentro del hueso, la más preciosa de las aguas, origen de nuestro sistema 
inmunitario y cuna de las células de nuestra sangre: la médula.

Este personaje capricorniano prescindió de lo superfluo, trabaja directamente con la raíz: con el fluido genético. Por 
eso es dialogante de los espíritus y sabe cómo invocar a los ancestros.

A día de hoy, estamos rescatando como colectivo esta narrativa y desvelando las vías hacia su somatización (hacia 
cómo crearla cuerpo). Estamos quebrando al Capricornio usurpador que nos habita para abrir camino a nuestro 
chamán o chamana internos, cuya presencia se fragua en las virtudes de la Escucha, la Paciencia, la Atención, el 
Límite, la Integridad y el cultivo de lo Esencial: máxima dedicación a acompañar el brillo y la belleza divina de nuestro 
niño interior, de nuestra niña interior.

Lo viejo al servicio de lo nuevo.
La sabiduría al servicio del deseo genuino.

Para eso hay que demoler las exigencias de lo viejo. Lo viejo tiene que tomar consciencia de dónde está parado 
y qué función está ejerciendo, tiene que dejar de operarse para confundirse con lo joven, aceptar el peso de la 
Muerte y retornar a su lugar de Poder, que es el de servir a la Vida, no el de tratar de controlarla o fijarla. El camino 
que nos presenta este año 2020, la gran oportunidad, es la de empezar a recordar cómo morir. Abrir camino a la 
Gran Muerte, que es custodia sabia y guía poderosa de la Gran Vida.



09

10

¿Quién escribió este artículo?

¿Quién ilustró este artículo?

ARMINDA ABDOLA

LUZ PEUSCOVICH

FLORENCIA MARINO

fb. Astros en movimiento

ig. @astrosenmovimiento

tel. +34 688 912 898

luzylasartes@gmail.com 

ig. @luzpeuscovich

ig. @florenciamarino_

florenciamarino@gmail.com

Florencia Marino, diseñadora gráfica egresada de la Facultad de Arquitectura Diseño y Urbanismo,
de la Universidad de Buenos Aires. Ilustradora de sensaciones, expresiones y otras cuestiones intangibles. 

Luz Peuscovich es una artísta visual y astróloga argentina.
Sus primeras obras fueron pinturas y fotografías, para luego centrarse en el desarrollo de obras multidisciplinarias e instalaciones 
que buscan expandir las habilidades perceptivas de los espectadores a través de la experiencia de los cinco sentidos.
A partir de 2014, el concepto central en su trabajo es la sostenibilidad, centrada en la integración de humanos-naturaleza y 
humanos-cosmos.
Durante varios años desarrolló instalaciones con objetos orgánicos provenientes de la naturaleza. Actualmente su investigación 
se centra en el cultivo de cristales a base de minerales, enfocada en procesos alquímicos.
Sus proyectos han sido exhibidos en Argentina, Estados Unidos, Alemania, Panamá, China, India, Brasil, Reino Unido y Noruega.
Actualmente vive y trabaja en Berlín, base donde tiene su taller-laboratorio. Desde allí dicta sus workshops de Astrología y 
recibe consultas en formato online desde todas partes del mundo.

Su nombre lo escogió su padre imprimiendo así su profundo amor por sus raíces y la memoria indígena de los pueblos 
canarios primitivos. Su vocación rescata este amor por la sabiduría ancestral, y aúna las voces del Tiempo y escucha 
cómo el rescate de esta sabiduría nos interconecta con los ciclos del Cuerpo, la Tierra y las Estrellas. 
Con la experiencia, ha descubierto que su función consiste en dar soporte al Desarrollo Evolutivo. Esto implica que 
tanto su Voz como todas su herramientas y experiencias están al servicio de este propósito. 
Actualmente, ofrece soporte como astróloga y como educadora somática a través de la escritura en el proyecto 
#CuadernoLunar, de sesiones individuales o círculos grupales astrológicos y, finalmente, de laboratorios de anatomía 
vivencial que conforman el proyecto #ReforestarelCuerpo. Participoa intermitentemente también de proyectos de 
acompañamiento infantil y se forma como doula, enfocada en el acompañamiento al desarrollo temprano. 
De manera que su abordaje profesional nace del encuentro entre una dimensión científica, corpórea y somática 
(inspirada por su investigación en la danza y su proceso formativo en el enfoque Body-Mind Centering®) y otra más 
simbólica, artística y poética (auspiciada por su práctica como escritora y astróloga evolutiva). 

www.astrosenmovimiento.wordpress.com 

www.luzpeuscovich.com

http://www.astrosenmovimiento.wordpress.com%20
http://www.luzpeuscovich.com


Puentes entre la astrología
y la psicoterapia Gestalt

por JUAN FRANCISCO OSHIRO OYAKAWA 

F
or

e
s
t 

B
r
id

g
e 

F
o
g
 d

e 
H
a
r
a
l
d
 M

at
t
en

La globalización es un fenómeno que marca una etapa nueva en la historia evolutiva de la sociedad. La distancia 
entre diversas culturas ha ido disolviéndose mediante la sofisticación de las tecnologías de transporte y comunicación. 
El diálogo entre cosmovisiones del mundo se ha desplegado masivamente con mayor fuerza durante la llegada 
del nuevo milenio. Actualmente, en el comienzo de su segunda década, atravesamos una suerte de impasse que 
propone la necesidad de integración entre las partes, de modo que podamos configurar una sociedad que sepa 
estar en armonía con el ecosistema que es cada vez más vasto a la luz de la ciencia, y que superemos los límites del 
planeta para que nos demos cuenta de que tenemos un punto de consciencia de nosotros mismos, aún en aquellos 
astros descubiertos con el uso de los telescopios más modernos. 

Contamos con la cooperación de nuestros “amigos cósmicos” en este macro-organismo en el cual vivimos. Podemos sentir 
a Plutón manifestándose en este proceso de destruir desde las entrañas aquello que no va más y haciendo obvio lo 
que es tóxico. Es impresionante como, en este tiempo postmoderno de grandes avances técnicos en diversas disciplinas, 
aún cargamos con una crisis de valores humanos que en el fondo es una crisis de inteligencia y civilización. Saturno está 
involucrado en la conjunción con Plutón del 12 de enero, el cual se manifiesta como un factor de reestructuración al 
profundo proceso de muerte y renacimiento; además Urano en Tauro propicia un giro radical a nuestra relación con el 
mundo material. De alguna manera, el movimiento de la energía tiene una dinámica “terrena” que sería bueno nutrir y fertilizar. 

10



11

Pienso que el elemento pisciano es un factor clave, ya que las aguas de Neptuno en su propio signo nos pueden impulsar a 
promover una espiritualidad sensible y fértil, nutritiva en vez de escapista, en este contexto particular de crisis y transformación.
Todo movimiento nuevo tiene el derecho a la torpeza. Si frente a lo nuevo sentimos miedo, actuemos con todo y 
miedo, experimentemos el miedo en su naturaleza de recurso, como función instrumentalizadora en vez de la típica 
sombra saturnina de miedo paralizante. Es tiempo de ensayar nuevas formas de vivir, hagámoslo con paciencia. El 
Nodo Norte en Cáncer nos sugiere madurar nuestra capacidad de acompañarnos a nosotros mismos con amor, 
como lo haría una madre con su hijo recién nacido. Estamos viviendo grandes crisis en el sector capricorniano de 
nuestra carta. Algo nos impulsa a transformar los fundamentos de nuestra existencia, aceptemos y abracemos el dolor 
implicado. Reflexiono sobre un conocido sutra cristiano: “Ama a tu prójimo como a ti mismo” y, más que asimilarlo como 
un deber, lo contemplo desde la naturaleza fenomenológica de la mente. El amor propio es la medida del amor 
disponible para dar a los demás. Ámate.

Me pregunto: ¿qué es lo tóxico?, ¿cuál es la medicina? No sé la respuesta, esta cambia constantemente, la 
fenomenología es simplemente una manera de decir “descúbrelo tú mismo”. ¿Cómo podría ser de otra manera? Es 
así que a través de la experiencia de la psicoterapia Gestalt, recojo el insight de lo importante que es dar raíz a la 
consulta astrológica. Tal vez nuestro pensamiento actualizado en las nuevas corrientes filosóficas y psicológicas se 
familiarice fácilmente con la idea de que la consciencia está en todos lados. Sin embargo, la poesía de Rumi me 
conmueve siempre con el mismo mensaje frente al cual concluyo que la consciencia está más presente en mí mismo. 
De esta manera es como configuro el marco contextual de la consulta: me enfoco en el “mí mismo” del consultante. 
Permítanme corregirme mientras desarrollo la redacción: el “Yo” y el “Tú” son en naturaleza una polaridad que plantea 
la necesidad de integración. Es así como transformo la imagen de la consulta astrológica en una danza, en la cual 
el astrólogo también baila con su luz tanto como con su oscuridad. La horizontalidad acuariana es la invitación 
bioenergética que propicia la apertura del consultante en el conocimiento de sí mismo.  

Disfruté bastante la disertación de un astrólogo tradicional, en la cual explicaba la música de las esferas; siete notas 
musicales en referencia al septenario y la fantasía o visualización metafísica de los planetas que empujan el éter y 
crean música que afecta la vida en la Tierra. Me encantó esa visión, ya que me gusta tocar la guitarra. Sin embargo, 
el planteamiento podría ser más fenomenológico, más existencial si presento a los planetas como impulsos internos. 
Puedo elegir trabajar el Sol del consultante mediante la exploración del vínculo con alguna figura de autoridad, o 
puedo enfocarme en favorecer el registro de su Sol interior, para lo cual puedo proponerle al consultante que ensaye 
rugir como un león. 

Para mí es un desafío y una aventura emocionante integrar a la astrología como recurso terapéutico. De entrada ya 
es un mapa amplio que facilita encuadrar el motivo de consulta, así como permitir que se visualice qué hay más allá 
de la dificultad específica. La relevancia de la tradición astrológica es evidente, y al mismo tiempo es importante 
contemplar la naturaleza cambiante 
del conocimiento y del método para 
acceder a él. Pienso que la astrología y la 
psicoterapia moderna permiten configurar 
un terreno fértil para propiciar tanto la 
integración como la sinergia de esta visión 
ampliamente compartida que, si lo miramos 
en perspectiva, es el acercamiento entre 
ciencia y espiritualidad. Hay implicaciones 
teológicas intrínsecas en el impacto de 
una lectura de la carta astral; estamos 
conectados a través del misterio, que no 
es otra cosa más que soltar la mente. No 
está en los libros de astrología, tal vez los 
libros son como “el dedo apuntando a la 
luna”, en referencia a aquel aforismo Zen, 
y es una cita realmente gestáltica, ya que 
la terapia Gestalt atiende efectivamente 

im
a
g
en

: 
F
l
or

en
ci

a
 M

a
r
in

o



12

las necesidades lunares. “¿Cómo te sientes?”, “… te pregunté lo que sientes”; “frente a este pensamiento, ¿qué sientes?”. 
Sentir, sentir, sentir. Sentir y simbolizar. Simbolizar y sentir: “Muy bien, ahora representa con todo tu cuerpo la energía de 
Marte”, “corporalízalo”, “¿cómo es existir así?”. “No me expliques, describe…”. El “métete ahí” es un recurso poderoso 
que invita al consultante a involucrarse no sólo intelectualmente, sino también emocional y corporalmente, y apunta 
hacia un compromiso del sí mismo en su totalidad. Creo que el abordaje gestáltico se llega a sentir como una 
experiencia psicodélica, como si se tratara de aplicar una lupa a un estímulo visual o como ver la “película de la 
percepción” en cámara lenta, meditativamente, en contacto con las emociones. Nada de esto sería transitable sin la 
confianza en la autorregulación organísmica, y ¿qué hay del cosmos-organismo en el cual viajamos en espiral por el 
espacio? Los planetas no son responsables del curso de mi vida, yo soy responsable de elegir cómo vivir a partir del 
conocimiento de mis circunstancias astrológicas.

Gracias!

BIBLIOGRAFÍA: 
•	 Fritz Perls, “Dentro y Fuera del Tarro de la Basura”, edición Cuatro Vientos.
•	 Liz Greene, “Saturno Un nuevo enfoque de un viejo diablo”, Barcelona, Ediciones Obelisco (5ta edición).
•	 Coleman Barks, “La esencia de Rumi”, Ediciones Obelisco.
•	 Grupo de Estudio Sri Sathia Sai, “Espiritualidad y Ciencia”, Ediciones Sathya. 

¿Quién escribió este artículo?

JUAN FRANCISCO OSHIRO OYAKAWA
FB. /uranopsique

IG. @rezoagradecido

TEL.+51 998 591 523

juanoshiro7@gmail.com

Nació en Lima, se licenció en Psicología en la Universidad San Martín de Porres. Hizo su año de internado (prácticas) 
en el área comunitaria, en dicha experiencia se desempeñó facilitando un programa de talleres de yoga para niños 
en un colegio estatal de una zona vulnerable. Recuerda con humor que no tuvo una formación o clase de yoga 
previamente, fue una experiencia de enseñar aprendiendo y aprender enseñando, descubrió por esos momentos 
su atracción por la corriente transpersonal de la psicología; paralelamente, se desarrolló en el ámbito artístico y 
se dedicó a la música. Fue por medio de ese círculo de contactos que conoció a una persona que le leyó la carta 
astral por primera vez, y le pareció una herramienta con potencial en el campo formal de la psicoterapia. Se formó 
en psicoterapia Gestalt  en el Centro Gestáltico de Perú (CGP) y estudió Astrología Psicológica Junguiana en un 
centro vinculado a la Asociación Transpersonal de Perú (ATP) llamado Holquimia. 

¿Quién ilustró este artículo?

FLORENCIA MARINO
ig. @florenciamarino_

florenciamarino@gmail.com

Florencia Marino, diseñadora gráfica egresada de la Facultad de Arquitectura Diseño y Urbanismo,
de la Universidad de Buenos Aires. Ilustradora de sensaciones, expresiones y otras cuestiones intangibles. 



13

por MARÍA BLAQUIER

ASTROLOGÍA DRACÓNICA

Al referirnos a la astrología dracónica, un buen comienzo puede ser el origen de la palabra zodíaco, que proviene 
del griego Zodiacus Kuklos y significa “cinturón de animales”. Un zodíaco es un cinturón de animales compuesto por 
doce signos que llevan los nombres de las constelaciones. El Sol, en su recorrido aparente alrededor de la Tierra, 
transita estos doce signos cada año. Los astrónomos llaman “eclíptica” a este trayecto;  los astrólogos lo llaman 
“zodíaco”.

Los tipos de zodíacos mejor conocidos son el sideral, utilizado en astrología védica, y el trópico, mayormente utilizado 
en occidente. El zodíaco sideral se define con respecto a una estrella fija y toma en cuenta la precesión de los 
equinoccios. El trópico se define respecto al ecuador celeste, está fijado a las estaciones y no toma en cuenta 
la precesión. Aunque cuando el trópico empezó a utilizarse hace aproximadamente 2000 años ambos zodíacos 
coincidían, en la actualidad ya no lo hacen (debido a la precesión, que hace que el punto vernal retroceda un 
grado cada 72 años) y hay aproximadamente 24 grados de diferencia entre uno y otro. En este artículo voy a 
referirme a un tercer tipo de zodíaco: el dracónico, que se relaciona con los nodos lunares.

LOS NODOS LUNARES

Debido a que el zodíaco dracónico es el zodíaco de los nodos, resulta pertinente preguntarse: ¿qué son los nodos?
La órbita de la Luna está inclinada unos 5 grados con respecto a la eclíptica y de este modo, al proyectar el plano 
de la órbita lunar, ambas convergen. Los puntos de cruce son los nodos lunares; el nodo norte se produce cuando la 



14

Luna pasa de Sur a Norte y el sur cuando pasa de Norte a Sur. Los nodos no son planetas sino puntos en la eclíptica, 
se encuentran a 180 grados uno de otro y forman el eje nodal. Este es el lugar en donde se producen los eclipses, 
que son lunas llenas o nuevas conjuntas a los nodos.

Todos los planetas tienen nodos, que son los cortes entre la eclíptica y la órbita del planeta. Cuando nos referimos 
a astrología dracónica, utilizamos específicamente los nodos lunares, que refieren a cuestiones asociadas a la Luna: 
emociones, el pasado, motivaciones inconscientes. ALos nodos lunares retroceden y están aproximadamente 18 
meses en cada signo, es decir que tardan 18 años y 7 meses en retornar. Sus nombres en latín son Caput Draconis, o 
“Cabeza de dragón” (nodo norte) y Cauda Draconis o “Cola de dragón” (nodo sur).

SIGNIFICADO TRADICIONAL DE LOS NODOS

Tradicionalmente, la astrología occidental atribuyó a los nodos significados afines a los planetas benéficos y maléficos. 
En el siglo pasado, con el advenimiento de la astrología psicológica, surgió un nuevo significado de tipo humanista. El 
significado tradicional asemeja el nodo norte a los 
benéficos Venus y Júpiter. Guido Bonatti, astrólogo 
italiano del siglo XIII, lo describe del siguiente modo: 
“La Cabeza de Dragón es de naturaleza benéfica y 
de naturaleza masculina. Significa incremento y cosas 
que se incrementan, por ejemplo reinos, dignidad y 
buena fortuna”. Del nodo sur dice: “La Cola de dragón 
es maléfica por naturaleza, femenina, de la naturaleza 
de Saturno y Marte. Significa disminución, pobreza y 
caída”1. 

En cuanto a la perspectiva de la astrología 
psicológica, el francés Dane Rudyhar, uno de sus 
principales exponentes, asemeja el nodo norte a la boca de un animal, es decir que describe aquello que necesitamos 
incorporar, adquirir. Del nodo sur dice que es similar a los órganos de evacuación del animal y refiere a aquello que ya no 
sirve, que ya fue utilizado o transitado, que debe ser eliminado para dar paso a lo nuevo2.  Según esta mirada, ambos nodos 
se necesitan para poder mantener un equilibrio: el sur se relaciona con el  pasado, herencias y hábitos inconscientes que 
repetimos de modo automático; el norte expresa el camino a recorrer para poder evolucionar.

LA CARTA DRACÓNICA

Tanto el zodíaco trópico como el dracónico consisten en 12 signos de 30 grados cada uno. El primero es de origen 
solar, toma como punto de inicio el grado 0 de Aries o punto vernal (posición del Sol cuando comienza la primavera 
en el hemisferio norte). El segundo es de origen lunar y toma como punto de partida, o 0 de Aries, la posición del 
nodo norte. En otras palabras, a partir del nodo norte se genera el zodíaco dracónico; en este zodíaco, la posición 
trópica del nodo norte se transforma en el grado 0 de Aries. Está inscripto dentro del trópico, se interpreta con 
respecto a este, y expresa motivaciones profundas, impulsos internos, memorias que subyacen y afectan la vida 
cotidiana del individuo.

A partir del zodíaco dracónico es posible calcular la carta dracónica. En esta nueva carta, los planetas tendrán 
los mismos emplazamientos y formarán los mismos aspectos que en la trópica, aunque cambiarán los signos. Si bien 
calcular la carta dracónica es muy sencillo, simplemente hay que restar la posición del nodo norte del 
resto de los planetas y cúspides, recomiendo programas como Astro-Seek, astro.com o cartanatal.es, que 
realizan los cálculos de modo automático.

Ejemplo:           Nodo Norte =   28° 10’ 30’’ Cáncer (118° 10’ 30’’)
                       Sol trópico =    9° 39’47’’   Virgo (159° 39’ 47’’)
                       Sol dracónico = 159° 39’ 47’’- 118°10’ 30’’ = 41°29’ 17’’ = 11° 29’ 17’’ Tauro                                



15

INTERPRETACIÓN DE LA CARTA DRACÓNICA

Cuando, al superponer ambas cartas, vemos que un planeta o ángulo trópico se encuentra en conjunción 
u oposición a uno dracónico (utilizar orbes de hasta 3 grados), podemos decir que ese planeta recibe 
un condicionamiento previo, es decir que a través de ese planeta o ángulo se expresan aspectos 
subliminales de la personalidad.

Ejemplo: LeBron James

La superestrella del mundo de deporte tiene a Marte, 
planeta de la acción, en el ángulo del medio cielo, 
sector que representa el lugar profesional y el yo 
social. Si bien esto da cuenta de su carrera como 
basquetbolista, me sorprendió que Marte no tuviera 
dignidad esencial (solo por triplicidad si utilizamos 
a Ptolomeo y ninguna según la clasificación de las 
dignidades de Doroteo). Sin embago, al superponer 
la carta dracónica, vemos que Marte está exaltado 
en el disciplinado signo de Capricornio y en 
conjunción al Sol natal: su identidad ligada a los 
logros, la competencia, las batallas, la superación.		
		
 

LAS CASAS

Las casas de la carta dracónica expresan un nivel más interno y vivencial que se manifiesta a través de la 
casa trópica con la que se superpone. El ascendente dracónico sobre la casa dos, por ejemplo, indica 
que uno expresa lo más íntimo a través de la adquisición de dinero. O, si la casa cinco dracónica está 
superpuesta a la tres trópica, se busca expresar la creatividad más profunda a partir de la escritura o la 
comunicación.

Ejemplo: Jorge Luis Borges

Al comparar las cartas trópicas y dracónicas del famoso 
escritor argentino, vemos que su ascendente dracónico se 
superpone a la casa tres trópica, el sector de la escritura y 
la comunicación. El ascendente dracónico está en el grado 
exacto de Marte natal, regente de su casa diez, de lo 
profesional, lo que sugiere que su motivación interna estaba 
directamente ligada a su actividad profesional.

CÍRCULO INTERNO: natal J. L. Borges 
24/8/1899 3:30 Bs. As., Argentina
CÍRCULO EXTERNO: carta dracónica

Al mirar la superposición de casas, es importante tener en cuenta en qué sector de la trópica cae la casa doce 
dracónica y viceversa: esas serán áreas de la vida sujetas a sufrimiento y pruebas del destino.

CÍRCULO INTERNO: LeBron James natal,
30/12/1984 16:04 Akron, OH., US.

EXTERNO: carta dracónica.
Astro-seek Rodden R. A astrodienst)



Ejemplo: Diana Spencer 

La carta de Diana Spencer muestra que la casa doce dracónica 
coincide con la casa siete trópica; como es de público 
conocimiento, su matrimonio le produjo enorme desdicha. La 
cúspide de la casa doce dracónica está en el grado exacto 
de Mercurio trópico, regente de su casa siete trópica.La casa 
doce trópica coincide con la cuatro dracónica:  el vínculo entre 
sus padres estuvo cargado de conflictos y su infancia fue infeliz y 
problemática.               

CÍRCULO INTERNO: Diana Spencer birth chart 
1/7/1961 19:45 Sandringham, UK
CÍRCULO EXTERNO: carta dracónica
Astro- Seek Rodden R. AA (astrodienst) 
 

CONCLUSIÓN

Para finalizar, se podría decir que la carta dracónica aporta información precisa que, al combinarse con la trópica, 
ayuda a echar luz sobre nuestras motivaciones más recónditas. Constituye una herramienta valiosa e imprescindible 
en el maravilloso camino hacia el autoconocimiento y la toma de conciencia. 

16

¿Quién escribió este artículo?

MARÍA BLAQUIER

info@mariablaquier.com.ar
FB. /astrologiamariablaquier
IG. @astrologiamariablaquier

María Blaquier se dedica a la astrología desde 1986. Se especializa 
en humanista, dracónica y horaria. Algunas de sus publicaciones son: 
“Astrología tradicional: técnicas de los señores del tiempo” (Ed. Kier: 
2020), Profections (en IAM INFINITY MAGAZINE: Marzo 2020), “The 
Age of Aquarius” (en Astrological Journal: Marzo 2020), “Seeking familiar 
dilemmas in the natal chart” (en Astrological Journal: Oct 2019). También 
ha ganado la segunda mención en el concurso Kier de Astrología en 2017 y 
en el concurso de la Asociación de Astrología de Inglaterra en 2017. Este 
trabajo trata sobre astrología dracónica y ha sido publicado en el sitio de 
la AA. Además, es conferencista en la conferencia anual de la Astrological 
Association (Inglaterra) de este año.

mariablaquier.com.ar

1  Guido Bonatti, Tractarus Teritus, capítulo 8, XIII c. AD
2 Dane Rudhyar, How to Interpret Lunar Nodes, Horoscope Mag, 1966

http://mariablaquier.com.ar


17

El método 
horario de 
Evangeline 
Adams

por ANTHONY LEWIS



18

Cuando empecé a aprender astrología en los años 50, los únicos libros disponibles en mi biblioteca local eran los de 
Evangeline Adams, la astróloga estadounidense más famosa de principios del siglo XX.  Me impresionó el hecho de 
que ella había predicho que EE. UU. entraría en una guerra en 1941, varios años antes de que se involucrara en la 
Segunda Guerra Mundial. Adams murió en 1932, casi diez años antes del evento. Otra sección interesante del texto 
de Adams tenía que ver con su propia versión de la astrología horaria, que se basa en las interacciones de las casas 
astrológicas del momento de la pregunta con los planetas natales del cliente.

Según su método, cuando surgía una pregunta personal apremiante durante una consulta, Adams calculaba las 
cúspides del Ascendente y de la casas para el momento en que el consultante había formulado la pregunta horaria 
y luego, en lugar de utilizar los planetas de ese momento, superponía los planetas natales a la carta horaria. Es decir, 
reemplazaba las posiciones actuales de los planetas por los de la carta natal. En caso de que el consultante no 
conociera su hora de nacimiento, utilizaba los emplazamientos planetarios promedio correspondientes al mediodía 
del día de nacimiento. Entonces, Adams interpretaba los planetas natales y los aspectos de acuerdo a las casas que 
ocupaban en la carta astral del momento de la pregunta. La técnica horaria de Adams toma muy en serio el refrán 
de que nada puede suceder en la vida del nativo que no esté prometido en la carta astral.

En un pasaje de su libro Astrology, Your Place in the Sun (1927), Evangeline Adams explica su método:
“... tomar el tiempo exacto en que se hace la pregunta y calcular para ese momento el Ascendente, o primera casa, 
así como las cúspides de las otras once casas; tal como lo harías si dibujaras una carta natal. Pero, en lugar de co-
locar los planetas tal y como aparecen en los cielos en el momento en que se hace la pregunta, en esta carta se 
deben colocar los planetas radicales del consultante. El astrólogo debe ahora proceder a leer la carta de la misma 
manera que si fuera la radix, ya que la carta tal como está ahora podría considerarse como el horóscopo del na-
cimiento de la idea, al igual que la carta natal es el horóscopo del nacimiento del individuo”.  (Adams, 1947, p261)

Para ilustrar cómo funciona el método de Adams en la práctica, veamos 
una carta horaria del libro Astrología Horaria de Derek Appleby (Aquar-
ian Press, 1985). En la página 10, Appleby presenta su propia pregunta 
horaria: “¿Conseguiré el trabajo?” hecha el 19 de noviembre de 1977 a 
las 12:42 PM GMT en Londres, Reino Unido.

Appleby comenta que estaba usando las casas de Placidus. Su princi-
pal significante es Saturno, gobernante del Ascendente. El gobernante 
de la décima casa, Júpiter, significa el trabajo que busca. Júpiter y Satur-
no se acercan mutuamente a un aspecto sextil, que se perfeccionará vía 
tránsito el 28 de diciembre de 1977. Por lo tanto, Appleby espera con-
seguir el trabajo y quizás empezar a trabajar a finales de diciembre. El 
resultado fue que le ofrecieron el trabajo el 28 de noviembre y comenzó 
a trabajar en la nueva empresa el 29 de diciembre de 1977.

En contraste con el método tradicional, Adams tomaba solo las cúspides 
de la carta del momento horario y colocaba los planetas natales del 
cliente en la carta en lugar de los planetas del momento. En este ejemplo, 
Appleby es tanto el astrólogo como el cliente que hace la pregunta, así 
que veamos su carta natal.

Para poner en práctica el método de Adams, debemos mantener las 
longitudes de los planetas natales de Appleby sin cambios y ajustar las 
cúspides de su carta natal para que coincidan con las del momento 
horario. Para crear esta carta horaria de Adams, primero reubicamos la 
carta natal de Appleby en Londres (donde fue formulada la pregunta) 
y luego ajustamos la longitud de la ubicación de la carta para fijar el 
Medio Cielo en el mismo grado que el de la carta horaria original, y 
mantenemos todos los demás valores constantes. La razón de relocar la 

Carta natal de Derek Appleby

Carta de la pregunta



19

carta natal en la ubicación del astrólogo es poder reproducir las mismas cúspides que la carta horaria.

LA CARTA NATAL DE APPLEBY CON LAS CÚSPIDES DE LA CARTA HORARIA

En la versión de Adams de la carta horaria con los planetas natales 
en reemplazo de los actuales, Saturno rige al Ascendente y represen-
ta al consultante. Júpiter rige la casa 10 y significa el trabajo busca-
do. Júpiter se aproxima a un sextil con Saturno, que lleva a cabo la 
perfección entre ambos significantes. Además, Júpiter se encuentra en 
el domicilio de Saturno, y Saturno en el de Júpiter, por lo cual existe 
una recepción mutua entre los dos significantes. Finalmente, Marte se 
está separando de un sextil con Júpiter y se acerca a un trígono con 
Saturno, lo cual transfiere la luz de un significante al otro.
La recepción mutua y la transferencia de luz sugieren la ayuda de un 
tercero, y de hecho Appleby escribe que le dieron la oportunidad a 
través de un amigo.

REFERENCIAS:

Adams, Evangeline. Your Place in the Sun. New York: Dodd, Mead & Co., 1927.
Appleby, Derek. Horary Astrology. London: The Aquarian Press, 1985.

 

¿Quién escribió este artículo?

ANTHONY LEWIS
tonylouis.wordpress.com

Anthony Louis es un psiquiatra retirado que ha sido un serio estudiante de astrología durante su adolescencia. 
Ha publicado varios libros sobre astrología, tarot y otras formas de adivinación y también ha dado conferencias 
internacionales. Las áreas que más le interesan incluyen astrología helenística y pérsica, el trabajo de los astrólogos 
del siglo 17 como Willaim Lilly y Morin de Villefrance, la astrología horaria, las direcciones primarias y otras técnicas 
predictivas. Recientemente ha intentado aprender más acerca de Jyotish, la astrología de la India. Incluso después 
de muchas décadas de leer y estudiar, Anthony siente que recién ahora está empezando a rasgar la superficie de un 
tema mucho más profundo.

Appleby, Derek, datos de nacimiento en https://www.astro.com/astro-databank/Appleby,_Derek

https://tonylouis.wordpress.com/
http:///www.astro.com/astro-databank/Appleby%2C_Derek


20

sección dedicada al estudio y divulgación de dicha práctica astrológica

ASTROLOGÍA VÉDICA

por JUAN MANUEL MORO

La carta del alma
NAVAMSHA

The Reunion of the Soul and the Body - Wililam Blake



21

En la Astrología Védica nos encontramos con un grupo particular de cartas llamadas Vargas, que significan 
“divisiones” o “divisionales”. Cada una de estas cartas tiene sus propias formulaciones matemáticas y metafísicas 
a las cuales responden, donde se analiza específicamente cada aspecto individual de la vida de una persona. 
Por ejemplo, en la carta Drekana o D-3 (divisional 3) vemos exclusivamente la relación con los hermanos. En la 
Saptamsha o D-7 vemos los hijos y las hijas. En la Dashamsha o D-10, la profesión; en la Dwashamsha o D-12, 
los padres y encarnaciones previas. En este trabajo intento acercarles la carta divisional considerada como la 
más importante. Tiene tanta importancia, que los astrólogos y astrólogas védicas de tradición dicen que quien 
no la use en la interpretación da cuenta de ser un amateur del Jyotish, y de carecer de experiencia. Estamos 
hablando de la navamsha, la D-9, carta de la pareja y carta del alma. 

Komilla Sutton explica que nava es el número nuevo y amsha significa la parte de dios. Esto hace referencia 
a que una parte de todas nuestras acciones está dedicada a Dios. La navamsha es la carta divisional que nos 
muestra las potencialidades en el interior de nuestra alma, con lo que realmente contamos o no. Más allá 
de las promesas que aparezcan en la carta natal, si en la navamsha eso no se refleja, será muy complicado 
lograrlo. Podemos tener dos piernas y una buena salud para correr una maratón, pero si eso no se constela en 
nuestro interior la disposición sola no hace mucho.

Los Vedas, los textos de conocimiento de la India, creen que esta parte que cada persona va juntando a través 
de muchas vidas de comportamiento dhármico se refleja en la navamsha. La navamsha muestra el dharma, 
que es la porción acumulada de buena suerte de nuestras vidas pasadas. 

La navamsha y la rashi (carta natal) no deben estudiarse separadas. La navamsha es la base en la que la rashi 
descansa, como también la posición desde la que uno avanza a su rashi. Desde la naturaleza cíclica de la 
Astrología Védica, la navamsha es el pasado y el futuro, las bases y el próximo paso. 

¿QUIÉN SOY, LA CARTA NATAL O LA CARTA DEL ALMA?

La carta natal se compone de cuatro elementos:
1.	 los signos zodiacales (solares)
2.	 las Nakṣatras (mansiones lunares) 
3.	 las casas astrológicas (posición terrestre)
4.	 los Grahas, planetas, que generan las acciones y tensiones.

La rashi, carta natal o radix, es donde estudiamos cómo se manifiesta nuestra energía en el mundo, así como los 
paisajes y escenarios que la vida nos hace encontrar. Las casas astrológicas que nos ubican en nuestra posición 
terrestre son las que terminan de anclar toda la energía arquetípica contenida en el Zodíaco, en las Nakṣatras y en 
los planetas.

El conflicto principal no se encuentra en las casas astrológicas; ellas solo son un señalamiento, sino que está en las 
cualidades y relaciones de los otros elementos: signos zodiacales, mansiones lunares y, en caso de estar presentes, 
planetas. 

Podríamos entender al signo zodiacal, rashi, a partir de las partes que 
componen la palabra: Ra significa “otorgar” y Si significa “descansar”. Rashi es 
el lugar donde el alma se detiene durante esta vida. Mientras que el alma se 
cree libre, el nacimiento en un signo la contiene; lo que creemos libre albedrío 
es, en hecho, restringido por el nacimiento. No somos individualmente el 
espíritu divino, pero lo contenemos. El espíritu en nosotros se siente libre y 
quiere ejercer su voluntad. El alma trasciende la vida y la muerte. La mayoría 
de nosotros conecta con el alma eterna intuitivamente y por eso nos sentimos 
tan molestos con las restricciones de la vida que nos impide hacer lo que 
queremos.  

S
ti

l
l
n
e
s
s
 -

 T
h
ia

g
o
 L

i



22

Las Nakṣatras nos van a revelar las cualidades de la mente para poder absorber o no las cualidades zodiacales. Ahí 
evaluamos, por ejemplo, la relación que existe entre el planeta regente del signo y el planeta regente de la Nakṣatra. 
Pero, como dije, la resolución de los conflictos las encontramos en la navamsha, que nos muestra los karmas 
acumulados a través de las posiciones planetarias.
Para la construcción de la Navamsha vamos a dividir a cada signo (30º) por el número 9. Esto nos da el 
siguiente resultado:

GRADOS EN NAVAMSHA 

En la segunda tabla podemos encontrar las divisiones para ubicar cada elemento de la carta natal en su posición 
de navamsha. La idea con este artículo no es llenarte de información, sino que puedas ubicar el Ascendente 
de tu Navamsha y encontrarte con la energía que pulsa desde tu interior. Voy a intentar acercarte a ello lo más 
que pueda, aclaro esto porque vamos a tener que partir de tu Ascendente tropical y si cae entre los 22º y algo 
hasta los 24º estamos en una zona de límites que habría que calcular más precisamente. 

Para conocer tu Ascendente o Lagna sideral vamos a necesitar tu grado de ascendente tropical y año de 
nacimiento. Voy a trabajar con un ejemplo tomando la carta de Marilyn Monroe. Ella tiene la siguiente fecha 
de nacimiento: 1 de junio de 1926 a las 9:30, Los Angeles, CA1. Encontramos un ascendente tropical a 13º04’ 
de Leo. 

Para ubicar su Ascendente sideral necesitamos calcular el ayanamsha, que es la distancia que existe entre los 
puntos 0º de Aries de los dos zodíacos. Sabemos que la diferencia de ayanamsha es de 0º0’50’’ anuales, lo 
que da un movimiento de 1º cada 72 años. El tema del ayanamsha genera muchos debates en la comunidad 
de astrología védica y no es un tema que ahora vayamos a trabajar. Estamos tratando de ubicar tu ascendente 
de navamsha.
 
AYANAMSHA LAHIRI
 
Entonces, tenemos que calcular el ayanamsha para el año 1926. Vemos 
que en el 1920 tenemos 22º 44’ 37’’ y, en 1930, 22º 52’ 35’’. En diez años 
el movimiento fue de 0º 7’ 58’’. Para calcular cómo se encontraba en 
1926 podemos partir de los 22º 44’ 37’’ de 1920 y sumarle (0º 0’ 50’’ x 6 
años), eso nos da 0º 5’ 0’’. Siguiendo esto debemos sumarle 5 minutos a 
los 22º 44’ 37’’ lo que resulta en un ayanamsha estimativo de 22º 49’ 37’’ 
(para calcular el ayanamsha exacto tenemos que hacer otras cuentas más 
específicas, pero nos sirve para estos fines). 

Ahora nos queda tomar el ascendente de Marilyn a 13º  04’ de Leo y 
pasarlo a los 360º de la rueda zodiacal. Sería 133º 04’, y hay que restarle el 
ayanamsha estimativo 22º 49’ 37’’, esto nos da 110º 14’ 23’’. Si empezamos 
en 0 de Aries y contamos 110º 14’ 13’’ llegamos a 20º 14’ 23’’ de Cáncer.
Así logramos llegar al Ascendente sideral de Marilyn. Era una 

1	 0º a 03º 20’
2	 03º20’ a 06º40’
3	 06º40’ a 10º00’
4	 10º00’ a 13º20’
5	 13º20’ a 16º40’
6	 16º40’ a 20º00’
7	 20º00’ a 23º20’
8	 23º20’ a 26º40’
9	 26º40’ a 30º00’

Tabla division de Navamsha

K
o
m
il

l
a
 S

u
tt

on
. 
R
u
l
e
s

of
 i

n
t
er

p
r
et

at
io

n
s
 m

a
n
u
a
l
.



23

canceriana para la astrología védica con la Luna, su 
regente, en Capricornio en la Casa 7. Cáncer en el 
lagna nos habla de un propósito de vida en relación 
con la maternidad, la nutrición y la emocionalidad. 
El nakshatra del Ascendente es Ashlesha, que tiene 
que ver con lo que envenena la mente, las pasiones, 
los vicios, los celos. Es un nakshatra regido por 
Mercurio que impulsa a Cáncer a que sea racional 
y práctico, que materialice su experiencia. Nos 
encontramos con la Luna, regente del ascendente 
en Capricornio, en la casa astrológica de lo Otro. 
Parashara, en su tratado de astrología, dice que 
cuando el regente del lagna se encuentra en su 
casa opuesta la persona se vuelve débil; de alguna 
manera es como si Lo Otro (sea la pareja, el socio o 
lo inconsciente) tomara el poder, como si la persona 
dijera: “no puedo conducir qué me pasa, me viene 
esa información desde afuera”. El nakshatra de la 
Luna es Dhasnishta, regido por Marte, que hace a la 
Luna impulsiva, pero también muy creativa, ya que 

es un nakshatra de los artistas y los investigadores. Marte tiene su punto de exaltación en este nakshatra y 
su caída en el punto del Ascendente de Marilyn. Aparece así un punto de tensión entre una emocionalidad 
que se vive como inconsciente, con necesidades del alma que pulsan por ser satisfechas como la maternidad 
y la materialización de la experiencia, y una posición de la Luna por signo, nakshatra y casa astrológica que la 
llevan a exponer esas emociones e incluso a que otros se las interpreten o dirijan. 

Veamos qué información nos trae el Ascendente de su navamsha. Para esto vamos a ir al cuadro de navamsha 
y buscamos el grado del Ascendente (20º 15’) en la columna de Cáncer. Vemos que, en la columna de Cáncer, 
en la séptima división de 20º a 23º 20’ tenemos el signo de Capricornio. 



24

Capricornio nos habla de las aspiraciones y también del desapego. Las lecciones materiales de Capricornio son 
aspirar alto en la vida, enfrentar los deberes y las responsabilidades y una difícil relación con el padre. En su 
caso, al ser la casa 7 natal, se traduce también en una dificultad con los hombres. Las lecciones espirituales, las 
que nos conectan con las verdades más elevadas parten de las lecciones materiales. Capricornio, cuando llega 
a las cúspides que se puso como meta, si se lo permite, puede darse cuenta de que hay más, hay un más allá. 
También puede aprender del poder de otorgar: el desapego, soltar para dar lugar a un misterio que es mayor. 
Hablé sobre la tensión que aparece entre el nakshatra (Ashlesha, regido por Mercurio) y el signo de su 
ascendente natal (Cáncer, regido por la Luna). Con Capricornio como Ascendente de la navamsha, encontramos 
un alma que busca desarrollarse, crecer, con fuertes aspiraciones y con la tenacidad para alcanzarlas. En la 
polarización de fantasías, sueños y emociones (Luna) y la practicidad racional (Mercurio), vemos que el alma se 
siente más cómoda con la energía del nakshatra. Capricornio es un signo rajásico, es decir, con un movimiento 
que va hacia afuera, a los objetos del mundo. A esto se suma un nakshatra que, como vimos, tiene que ver 
con lo que envenena a la mente, y con Mercurio, que también se conecta con los objetos del mundo tanto 
externos como internos. La disposición está en ir tras las energías contenidas en su nakshatra, que le dan 
un suelo aparentemente más firme para las necesidades del alma. El riesgo en esto es que la Luna no pueda 
ser integrada en su personalidad; las necesidades cancerianas sin ser escuchadas y desanudadas del cuerpo 
fragmentan al yo y debilitan su voluntad. El Ascendente de la navamsha es su casa 7 natal. Acá se expresa 
nuevamente la necesidad del alma en los encuentros con otros, en la importancia de una pareja. Analizamos 
cómo al encontrarse la Luna, regente del Ascendente, se debilitaba su voluntad, pero también desde este 
lugar podemos ver cómo en la fragmentación del yo, sus necesidades lunares y el encuentro con la búsqueda 
del alma quedaban proyectadas hacia afuera. Esta posición tan frágil terminaba intoxicando su mente en los 
encuentros con el otro, lo otro, su inconsciente.

“Las desilusiones te hacen abrir los ojos y cerrar el corazón”. 
Marilyn Monroe

¿Quién escribió este artículo?

JUAN MANUEL MORO	

Desde chico estuvo en contacto con la meditación y el yoga por su madre y su padre, y con la astrología por su 
tío abuelo. Terminó su carrera de grado en Psicología en la USAL y estudió psicoanálisis en distintas instituciones. 
Realizó el Diplomado Universitario en Ayurveda y el posgrado en Psicología Ayurveda en la Fundación para la 
Salud Ayurveda Prema. Estudió Astrología en Centro Urania, pero siempre con interés sobre la astrología de la 
India. Inició sus estudios en Jyotish, Astrología Védica en Jyotish del Sur, en CABA y continúa su formación con 
Komilla Sutton de San Francisco, California. Expuso en el Congreso de Ayurveda de AMARA en Buenos Aires 
sobre los aportes del Ayurveda a la psicoterapia. Este año inició su formación en el profesorado de yoga de la 
Fundación Hastinapura. Actualmente se desempeña como psicólogo conduciendo tratamientos, como astrólogo 
realizando consultas. También dando clases y charlas en diferentes escuelas y fundaciones sobre ayurveda, psicología 
y astrología védica.

IG. @moro.juanmanuel

www.juanmanuelmoro.com

1 https://www.astro.com/cgi/chart.cgi?wgid=wgeJwtTl8LgjAc_DRBwQn7bWXa2IP0EEQ-RfQ8camk-
M9xk-O2b1NNxd9yf0L07xWUzKE3S1qoc7TQalHrq-sXiBUIKynkKlp8EQ5sFNNqB4Ta6DWeFbUxvHM5FJNvH-
fQeiLNABYm-ZwAwhkPAjZwxM6rqyejDq3x4Tv7nVqLU3iqJ0na2JsG7Kyi-f-G7wrdI-yNYtKiE5OUXPyxcslTfE

www.juanmanuelmoro.com
https://www.astro.com/cgi/chart.cgi%3Fwgid%3DwgeJwtTl8LgjAc_DRBwQn7bWXa2IP0EEQ-RfQ8camkM9xk-O2b1NNxd9yf0L07xWUzKE3S1qoc7TQalHrq-sXiBUIKynkKlp8EQ5sFNNqB4Ta6DWeFbUxvHM5FJNvHfQeiLNABYm-ZwAwhkPAjZwxM6rqyejDq3x4Tv7nVqLU3iqJ0na2JsG7Kyi-f-G7wrdI-yNYtKiE5OUXPyxcslTfE


25

¿Quién ilustró este artículo?

THIAGO LI

Nacido en Ciudad de Buenos Aires, Argentina; 1974.  Artista académico y autodicacta. Diseñador gráfico graduado 
(Instituto de Tecnología ORT II, CABA, Argentina), vincula su perfil de artista visual y fotógrafo aficionado, 
principalmente con técnicas mixtas. Participó de seminarios en arte oriental y caligrafía china, y ha sido expositor 
y concursante en muestras colectivas nacionales e internacionales (entre otras, AquaArtFair 2019 - Miami, USA; 
World Photography Organization Open competition). Con pasión por viajar; geminiano ávido de información y 
conocimiento, aprendiz de ritmos vitales y procesos personales

IG: @art.loading & @thiago_li.art
FB. /thiago.li.395
TEL. +54 9 11 3771 9966



NEPTUNO EN LA CARTA NATAL

por IVA HRYC

26

Trenzador de mundos

Albus Dumbledore en Harry Potter y las reliquias de la muerte
– J. K. Rowling 

“Claro que está pasando dentro de tu cabeza,  Harry, 
pero ¿por qué eso significaría que no es real?”1



Desde chica me gusta mucho leer. Entre mis recuerdos más atesorados están las horas transcurridas en rincones de la 
casa, en el auto, en algún avión, en soledad profunda o rodeada de un mundo en movimiento, pero de cualquier 
modo inmersa en páginas que, palabra tras palabra, me llevaban de universo en universo. Curiosamente, cada uno 
de esos universos parecía ser el propio y, a la vez, tan lejano… Con el tiempo me fui volviendo grande y responsable. 
Las horas de lectura fueron cada vez menos y más raras, y el hábito fue mermando, como adormeciéndose. Y aunque 
ese mundo nunca me abandonó del todo –tengo una especie de compulsión por comprar libros, vaya a leerlos o 
no–, la ficción desapareció de mi vida durante algunos años. La adolescencia trajo cosas para tramitar que parecían 
más urgentes y concretas; los mandatos se hicieron cada vez más grandes, más sólidos, más ineludibles. 

Tiempo después, cuando promediaba la crisis vocacional y el rumbo se sentía lejano y esquivo, casi por casuali-
dad caí en la universidad a estudiar literatura inglesa y aquel viejo mundo volvió. Como quien sube a una bicicleta 
después de un largo tiempo sin usarla y teme caer, pero inexplicablemente sus piernas y pies, la columna y los brazos 
parecen recordar cómo hacer el movimiento, la literatura volvió a mi vida con un impacto inexorable y justo a tiempo, 
porque las tormentas que siguieron solo pudieron atravesarse con una novela en curso, con un cuento abierto, con 
una obra de teatro en exploración. Creo que sin ese retorno de la literatura, de la ficción y sus mundos alternativos, 
muchas circunstancias de la vida real se me habrían hecho imposibles de procesar. 

Por esta época di con una cita de Alexander Lloyd que dice: “La fantasía no es un escape de la realidad, sino un 
modo de comprenderla”2.  Esas palabras hicieron tanto eco en mí que quedaron resonando hasta el día de hoy. Tal 
vez fue la primera vez que se me ocurrió sospechar que había algún tipo de relación, alguna correspondencia, entre 
los innumerables relatos que sucedían en “otros” mundos y la vida concreta del aquí, del ahora, de las obligaciones, 
los trámites, los sentimientos y las inquietudes. Creo que fue la primera vez que me pregunté por Neptuno, mucho tiem-
po antes de nombrarlo así.

Neptuno, Poseidón, dios de los mares, tritón gobernante de los sueños, la música, los mundos impalpables y narcóticos. 
Regente de Piscis, la más compleja de las aguas zodiacales, que nos inunda de mística, de poética, de melodías 
oníricas, para ponernos en presencia del contacto de todo con el todo. Por ser un planeta transpersonal, Neptuno 
es difícil de ubicar y organizar en torno a una función en particular. Más bien responde a un clima, un entramado de 
percepciones que se activan ante su presencia y permiten un intercambio de información que está fuera del orden 
de lo racional. 

Algunos hablan de sensibilidad neptuniana. Personalmente creo que lo que Neptuno propone es más abierto que 
sentir. Tal vez la experiencia de soñar y lo que nos pasa con eso pueda acercarse a un intento de definición. Todos 
hemos vivido esas mañanas en las que despertamos con la sensación de estar recién llegados de otro universo, pero 
no tenemos posibilidad de explicarlo ni entenderlo, y cuando queremos contar el sueño, o escribirlo, no sabemos por 
dónde empezar. Parecería que no hay nada para contar, pero a la vez, pasó de todo. Cualquier cosa que digamos 
del sueño parece una mímica, una parodia.  ¿Cómo es que eso que nos movilizó tan profundamente parece tan 
ridículo al contarlo, tan vacío? Tal vez porque las palabras no son el medio de Neptuno; si lo fueran, quién sabe, 
quizás los sueños llegarían en texto. Lo mismo pasa con un poema o una canción que al escucharla nos moviliza: si 
quisiésemos analizarla o contársela a alguien, perdería todo sentido. Tal vez porque en eso que parece una mera 
combinación de palabras o de sonidos, opera una especie de magia por la cual, al entrar en contacto con ese 
hechizo, podemos transportarnos por unos momentos a otro lado, escuchar otra cosa, para luego volver al mundo 
concreto aparentemente intactos, pero profundamente modificados por dentro. Quizá por eso el universo de la 
música, la poesía y la fantasía le son tan afines a Neptuno: porque usan objetos de este mundo como meros puentes 
para llegar a otros a los que no llegaríamos sin esos mediadores. 

Las personas con un Neptuno fuerte en la carta vibran en una permeabilidad que está más allá de lo corporal, 
emocional o personal, y eso puede ser complejo de tramitar para un cuerpo mamífero pensante y con propensión a 
la vida terrenal. Como músicos con acceso a la partitura del mundo, quienes tengan Neptuno en una posición fuerte 
tendrán a mano el contacto (les guste o no, lo registren o no) con algo de lo inmaterial e innombrable que damos en 
llamar lo onírico, la fantasía, el arquetipo. 

27



¿Qué significa, entonces, la resonancia en un mandala zodiacal con Neptuno en una posición fuerte? Significa estar 
atravesados por una sensibilidad que es tan inmensa como sutil, tan omnipresente como intangible. Son personas 
que desde temprana edad habitan un poco en el umbral entre mundos, con mucha presencia de sueños, fantasías y 
una imaginación activa. En la niñez, cuando las barreras del ego no se han endurecido aún, lo neptuniano goza de 
buena salud. Los niños son capaces de compartir con total naturalidad sus conversaciones con animales, niños, niñas 
y seres asombrosos que no estaban allí en cuerpo palpable, o decir que pasaron la mañana jugando con el abuelo 
que murió antes de conocerlos. Saturno no está incorporado en términos de represión, y esto permite un contacto 
natural y fluido con el universo de percepciones que ofrece Neptuno. El niño no tiene ningún problema en mantenerse 
abierto a cosas que están fuera de la explicación racional o concreta porque no hay información previa ni juicios en 
cuanto a lo que existe y lo que no. Pero el límite no tarda en llegar. A falta de un registro de realidad incorporado, 
maduro y sólido en su flexibilidad, el Saturno proyectado en figuras de autoridad traerá la realidad con cierta rigidez, 
y uno aprenderá a sospechar de esas percepciones para poder ubicarlas en la dualidad real-imaginario. Serán 
entonces las personas de su entorno  (muchas veces, los padres del niño) quienes responderán a esas expresiones 
infantiles con declaraciones del tipo “eso no existe”. En el mejor de los casos, le dirán que se está imaginando cosas, 
y en el peor, que está mintiendo. Esta respuesta del afuera irá moldeando el registro del niño, y le irá haciendo perder 
su contacto fluido con el mundo de los sueños, para adoptar una postura más compatible con el paradigma de 
realidad en el que habita. Pero el registro no se pierde del todo, así como un dique no hace desaparecer a un río. 
Ante lo implacable de la represión consciente, la información que entra por la porosidad neptuniana inconsciente 
encontrará caminos alternativos para imponer su percepción.

El nativo con Neptuno fuerte tiene tal  contacto con lo arquetipal que las imágenes del inconsciente colectivo lo 
atraviesan y constituyen. La sensibilidad a este nivel de relato común es altísima, pero su presencia es tan abundante 
como invisible. Como el ego no es particularmente talentoso para lidiar con las cuestiones inconscientes, muy prob-
ablemente la persona quedará entramada en la aparente lucha entre el mundo de lo imaginario, onírico y etéreo 
y las realidades mundanas conmensurables y productivas. Este tironeo interno entre percepción sutil y anclaje mun-
dano, que algunos llaman “polarización neptuniana”, se apoya sobre el malentendido de que fantasía y realidad 

28

F
ot

o
 p

or
 A

l
ej

o
 L

óp
ez



son mutuamente excluyentes. Así, el contador que se levanta cada mañana muy temprano con medio litro de café 
e interminables balances para completar, esquivará todo lo relacionado con el mundo de las sensibilidades sutiles. 
Tendrá muy claro que la ficción es ficción, que solo sirve para entretener, y se dedicará fervientemente a actividades 
tangibles y productivas, aunque eso le valga vivir cargado de estrés. En el extremo opuesto estará, tal vez, el artista, 
que habita sus días entre percepciones, registra sueños, escribe novelas y no puede soltar un libro hasta no saber 
si el héroe venció al dragón o no. Tendrá muy claro que lo mundano es bajo y vil, que solo sirve para doblegar al 
corazón, y no querrá saber nada con pequeñeces banales como pagar cuentas o hacer los mandados, aunque eso 
le valga varios dolores de cabeza. Estos dos personajes, aparentemente tan distintos, comparten un velo. En su con-
vencimiento de lo absoluto de sus realidades, ambos quedan ciegos a una parte de sí mismos. El contador no pude 
registrar que lo que hace muchas veces está tan en el aire como la más descabellada ficción, y el artista no se entera 
de que solo contacta con ese mundo arquetipal en la medida en la que tenga algo concreto con qué plasmarlo. 
De qué lado de la ecuación aterricemos dependerá de otros lugares de la carta y de dónde se apoye la identidad. 
Es de imaginar que un pisciano con Luna en Sagitario se identifique más con el soñador optimista que siente que las 
trivialidades como el dinero, el cuerpo y los logros materiales funcionan como una cárcel para el alma. Por su parte, 
para un Capricorniano con Luna en Aries, la amenaza del desborde neptuniano será tal que muy rápidamente la 
fantasía del control lo llevará a volcarse al frenesí de la actividad, el orden estricto, la organización total, como una 
manera de contrarrestar, frenar y doblegar ese impulso que es tan vasto que asusta.

Por supuesto, esto que desde lejos es tan fácil de vislumbrar, y que ejemplificamos de manera exagerada para com-
prender, no es para nada claro para quien está inmerso en esta tensión. Entre los planetas transpersonales, Neptuno 
es tal vez el más escurridizo. Como un aroma que va impregnando los sentidos lentamente, penetra la percepción 
hasta convertirse en una atmósfera imposible de detectar o señalar. Simplemente estamos adentro. Así como la 
heroína del cuento de hadas no tiene cómo enterarse de que personifica la proyección de una vibración común a 
toda la humanidad, es posible que el nativo con Neptuno fuerte quede absolutamente atravesado por el juego del 
inconsciente colectivo, como protagonista de un relato que no logra identificar como tal. Entonces, muchas veces, 
se encontrará dando respuestas arquetípicas a conflictos universales, con la ferviente convicción de estar viviendo 
una vida particular y única. 

Toda carta con Neptuno fuerte implicará un desafío para el yo en cuanto a que la consciencia estará muy velada 
para registrar cuán atravesada está por la trama arquetipal colectiva. Si, con un poco de suerte y mucho trabajo per-
sonal, la persona puede identificar la tensión de estos pulsos dentro de sí, es posible que su primera reacción sea la 
repolarización. La respuesta del ego, que tiende a interpretar en términos binarios, será pensar que estuvo equivoca-
do, revalorizar lo que dejó en sombra y rehacer 
su identidad allí, con rechazo por la personali-
dad anterior.  Es esperable. El estadio evolutivo 
del yo humano no alcanza a reconocer reali-
dades integradas. Irremediablemente necesita 
interpretar que los muertos no están entre no-
sotros, que los amigos imaginarios son producto 
de la imaginación y nada más. Como en una 
especie de if lógico, en donde una cosa es 
real porque aniquila a la otra, a la consciencia 
humana se le hace inasible contemplar que la 
realidad es un entramado complejo compuesto 
de muchas más cosas de las que alcanzamos 
a percibir. La gran pelea entre lo mundano y lo 
fantástico aquieta la ansiedad desatada por 
la incertidumbre que genera sospechar que tal 
vez haya cuestiones que se dirimen en espa-
cios que no llegamos a registrar. Mucho menos 
puede el yo sospechar que algunas cuestiones 
de lo mundano solo puedan atravesarse con 
un pie en otro lado. 

29

F
ot

o
 p

or
 A

l
ej

o
 L

óp
ez



30

En ese sentido, me pregunto: ¿escapa de la realidad quien se deja envolver por una novela fantástica que lo con-
mueve hasta las lágrimas? ¿O será que atravesar esas tramas aparentemente virtuales puede organizar cuestiones del 
mundo material para las cuales las herramientas de ese mismo mundo simplemente no alcanzan? ¿Acaso no escapa 
de sí mismo quien moldea su vida en un sinfín de rutinas, protocolos y estrategias que le inhiben sentir el manantial de 
sentimientos, percepciones y vidas que fluyen dentro de sí, por fuera de su control? Del mismo modo, ¿no escapa de 
la vida encarnada quien niega todo lo mundano y lo tilda de sucio, pasajero y desagradable? Quizá la mayor de 
las fantasías sea suponer que podemos esquivar un mundo aferrándonos al otro. Mi sensación es que no existe tal es-
capatoria. La realidad y la ficción comparten más de lo que podemos suponer. En mi encuentro con la literatura creo 
haber comprendido que, como humana, habito en un umbral de mundos, y que el relato fantasioso a veces puede 
organizarme internamente mucho más que mil horas de análisis.

La invitación de Neptuno es a confiar en que todo está sucediendo en todos los planos al mismo tiempo, pero no 
en paralelo, como le gusta imaginar a la mente organizadora. Más bien creo que, como en un tapiz donde cada 
color es mezcla de hebras de varios otros tonos, los planos de la realidad colaboran y se trenzan entre sí. El desafío 
es quemar el puente artificial que divide la realidad mundana del universo etéreo y astral. Silenciar por un momento el 
torrente de explicaciones, dejar latir al corazón de niño y maravillarnos, una vez más, de la magia que significa estar en 
un cuerpo y de lo corpóreo que es el universo de relatos de los que estamos hechos. Dejar que la voz del narrador 
nos asista en el camino de la propia manifestación.

¿Quién escribió este artículo?

IVA HRYC

Su amor por la astrología fue el resultado de un largo camino de indagación que comenzó por otros lenguajes como 
la arquitectura, la literatura y la fotografía. Estudió traducción y subtitulado y le apasionan las lenguas, los dichos, 
las frases y todo modo de expresarse con palabras. Llegó a la astrología primero como consultante, en momentos 
de crisis profunda, y se enamoró tanto del código que se formó en Casa XI, en Buenos Aires, y luego en la escuela 
de posgrados de Silvia Neira. Actualmente trabaja como astróloga en su consultorio particular en Buenos Aires e 
investiga, reflexiona y ofrece talleres vivenciales junto con su colega Aurora Calero, en Mendoza, Argentina. Acaba 
de terminar su formación en terapia bioenergética con Orlando Zaslavsky, y espera seguir encontrando puntos de 
síntesis entre el código abstracto de la astrología y el mundo concreto del cuerpo, la vivencia y la emoción, para 
acompañar y acompañarse a encontrar más maneras de habitarnos más conscientemente.

IG.	 @iva.hryc
FB. 	/astropuente 
ivannahryc@gmail.com 

1 “Of course it is happening inside your head, Harry, but why on earth should that mean that it is not real?”
2  “Fantasy is hardly an escape from reality. It ’s a way of understanding it”.



EVITACIÓN
DEL CONTACTO

por GUADA CHEJA
DELYCID TRIP de Thiago Li

31



Me nutro de la mirada gestáltica para 
comprender cómo Mercurio-Júpiter, Saturno-Luna 
y Plutón pueden disparar desconexión.

“Desde la umbilectomía, cada unx se vuelve 
un ser aparte que busca unirse con lo que es 
diferente de él/ella. Nunca más volveremos al 
paraíso simbiótico originario; paradójicamente, 
nuestro sentido de unión depende de un 
acrecentado sentido de separatividad y 
esta paradoja es la que tratamos de resolver 
constantemente. A través del contacto, cada 
persona tiene la oportunidad de encontrarse 
nutriciamente con el mundo exterior”, E. y M. 
Polster, Terapia Gestalt.

El contacto tiene un pulso que oscila entre 
la unión y la separatividad. Se trata de un 
complejo vaivén de reconocernos como seres 
independiente que se arriesgan a desdibujarse 
en la unión. Cuando “vos” y “yo” se vuelve 
“nosotros”, las identidades se aventuran a 
disolverse. Al contactarnos exponemos nuestra 
autonomía. “Sin embargo, sólo a través de la función de contacto pueden lograr completo desarrollo nuestras 
identidades”, explican los Polster.

El contacto, a la vez que nos encuentra con un otrx, nos abre a toparnos con nosotrxs mismxs y cuando ocurre, 
transforma. Como función modificadora, es rechazada por el yo, que busca permanecer con sus formas y fronteras 
conocidas. Sin darnos cuenta, cuando algo nos afecta profundamente, se activa la defensa de las memorias 
dolorosas que no quieren ser tocadas. Entonces se elevan las murallas construidas con un propósito de resguardo. 
Nos desconectamos para evitar sentir ese profundo dolor.

¿Cómo efectuamos el contacto desde el lenguaje astrológico? Tauro nos da la pauta de los sentidos. El escuchar 
y vivenciar los sonidos en el cuerpo, dejarse emocionar por la vibración. Mirar y ser atravesadxs por el entorno, sin 
expectativas que impidan la entrega al momento. Estar en presencia y navegar la experiencia, en movimiento sutil y 
atento.

Así descrita, la energía taurina es como una letra separada de la palabra, o la palabra fuera de la oración porque 
el toro se encuentra dentro de un mandala que le da color y entidad. Tauro interactúa con las demás energías de la 
carta natal y como bien sabemos, el yo genera interferencias entre ciertos vínculos. Por eso, la profunda conexión de 
los sentidos, que nos elevan incluso a estados más sutiles, puede verse interrumpida, por ejemplo de la siguiente forma:

Desde esta actividad aérea de la escritura, noto la mente exacerbada, la respiración corta, la vista agarrada a 
las ideas y la parte baja de mi cuerpo como desaparecida. La velocidad de mis pensamientos es figura. Ahora no 
hay lugar para cuerpo y emociones. Pero al traer la conciencia a estos detalles, se activa la lentitud taurina. Me 
comunico con otro pulso. Cambia el tono de pensamientos. Queda lugar para sentir. Se abre el agua. Quizás ese 
matiz pausado sea una clave del contacto. Sigamos investigando.

Encontrarnos con la interrupción nos conecta. El corte se genera como forma defensiva primaria. Es la respuesta de 
nuestro organismo ante una intensidad emocional que en algún momento de nuestra vida no pudimos soportar. Esto 
quedó grabado en la memoria emocional, corporal y psíquica. Por lo tanto seguimos repitiendo la misma respuesta 
que alguna vez nos protegió. La Gestalt propone actualizar esas memorias para aprender a sostener las intensidades 
emocionales desde el ser adulto de hoy, con todo su bagaje de recursos.

32

Space Bubble de Natasha Chomco



Para poder observar cómo se manifiestan las  interrupciones en la vida cotidiana acudiremos a Las Técnicas Supresivas del 
contacto propuestas por el psiquiatra chileno Claudio Naranjo, en su libro La vieja y Novísima Gestalt. Esta es una clasificación 
que trasluce el código astrológico y que a mí particularmente, me ayudó a profundizar no sólo en la temática del contacto, 
sino también sobre las funciones planetarias que describo debajo.

ACERCADEÍSMO (eje Mercurio- Júpiter)

Aquí, las palabras y las explicaciones son protagonistas. Hay una necesidad imperiosa de entender lo que pasa. Se habla 
“acerca de…”, en lugar de ponernos en primera persona y vivenciar lo que ocurre. Existen momentos de alta carga verborrágica 
que encuentran puentes entre saberes. Encuentran respuestas desde el intelecto. En vez de entregarse al juego mercurial 
exploratorio abierto, hay una búsqueda de verdades. En este movimiento de palabras y conceptos no existe el contacto 
emocional. Se narran los hechos como situaciones en las que otros “nos hacen”. Lo externo ocurre sin incluirse como parte de 
esos eventos. El foco está en el afuera. Cada situación, persona o actitud queda encasillada. Pareciera que las verdades son 
objetivas y absolutas. Este Júpiter es limitado por un Saturno tirano, un juez interno que baja el martillo según las leyes personales.

¿Cómo poner a conversar a Mercurio de forma más empática? ¿Cómo aprender a ponerle voz a las emociones? Sospecho 
que si la Gestalt fuese astróloga propondría darle lugar al agua con Tauro como puerta de entrada, a través del cuerpo. Abro 
aquí como zona a investigar la garganta y el cuello, que muchas veces ejercen un corte energético transversal que refleja un 
abismo entre mente y cuerpo.

DEBEISMO (eje Saturno - Luna)

La respuesta, la comprensión del mundo, el relato, absolutamente todo está atravesado por el “deber ser”, por lo que aprendimos 
como “bien” y “mal” y a lo que obedecemos con fidelidad ciega. No hay posibilidades fuera del formato conocido y replicado. 
Hago y pienso sin estar en contacto con mi necesidad, con mis deseos. Acato, sin darme cuenta, a un mandato que nunca 
cambia su dial.
Todo Saturno rígido esconde una Luna temerosa, escudada tras la seguridad adquirida. En esta configuración, no hubo 
elección de la propia estructura. La armadura impide que la persona salga al mundo para conocerlo por sí misma. No hay 
contacto con las necesidades propias, sino que se repite un modelo. La persona no sabe cómo es accionar fuera de ese 
esquema. Siente una gran angustia al alejarse de estas reglas conocidas, por eso las cumple. La justificación moral calma la 
incertidumbre y es el ancla perfecta para reafirmar los mandatos.

33

Imagen de Gerd Altmann



34

En el debeismo, no se conoce una Luna nutritiva, sino la de la educación del miedo. Para abrirse hacia el contacto 
es necesario observar esa Luna hermética. Reconocer la necesidad de lugares de seguridad y contención extrema, 
así como también preguntarse por la frustración saturnina que implica salir al mundo. Quizás así se abra un significado 
de libertad diferente (función uraniana), que implica hacerse cargo de las propias elecciones. Concientizar que el 
mundo adulto no es el paraíso lunar donde todo está brindado, sino que elegir implica ganar y perder en simultáneo. 

MANIPULACIÓN (Plutón)

En el juego de la manipulación dos polos disputan poder. En esta dinámica, el empoderamiento de un lado significa 
la desvitalización del otro. El manipulador, que necesita de otros para ser fuerte, no está usando su poder personal. 
Su fortaleza es arrebatada, no adquirida. Necesita de un otro “débil” para sentirse en la cima. Mientras tanto, el 
manipulado está proyectando su poder afuera y tampoco puede empoderarse. En esta dinámica, ninguno de los 
dos polos está en contacto con lo que hace. Hay un poder de atracción fortísimo, como el de un agujero negro que 
succiona hacia su órbita. Visibilizar la actitud manipulativa es fundamental para observar que al entrar en el juego de 
poder no estamos en contacto. Sería interesante poder cuestionar esos anhelos desconmensurados que buscan ser 
satisfechos a cualquier precio y preguntarnos si están en relación con nuestras necesidades y deseos profundos. En 
esta dinámica radica un tremendo miedo a recibir un “no”. A no poder satisfacer nuestros deseos. O, resumidamente, 
a no poder, lo cual, en el imaginario de este juego polar, significa transformarse en el manipulado.
Asumir los límites es una forma de entrar en contacto. La realidad nos trae la información de que mi anhelo puede 
ser frustrado. Por esto, en la Manipulación resulta muy enriquecedor y novedoso expresar las necesidades de forma 
directa y explícita, como forma de responsabilizarnos de lo que queremos, en lugar de intentar conseguirlo a toda 
costa. ¿Qué pasa si la respuesta de afuera no confluye con el propio deseo?

Siento un impulso enorme a escribir sobre restituir el contacto para cerrar este artículo, como si ese fuese el fin en sí 
mismo, pero me viene a la mente la frase de Naranjo que dice “la conciencia es suficiente”. Al descubrir la interrupción 
del contacto estamos en conexión con la evitación. Concientizamos, sentimos. Así, igual que en las artes marciales, 
utilizamos la resistencia a nuestro favor. La evitación del contacto puede ser una herramienta para contactar. Entonces, 
como mencionaba al principio, podremos descubrir cómo el contacto transforma.

BIBLIOGRAFÍA:
Sueños y Existencias, Claudio Naranjo.
Entrenamiento en Gestalt, Eduardo Carabelli.
Terapia Gestalt., E. y M. Polster. 



35

¿Quién escribió este artículo?

GUADA CHEJA

NATASHA CHOMKO

Guada Cheja es sol acuario, luna cáncer, ascendente piscis. Es terapeuta energética, partiendo de la astrología 
como mapa, recorriendo herramientas vibracionales y bioenergéticas para trabajar holísticamente. Su pasión por los 
pinceles es reciente. Pinta con la fuerza de la expresión intuitiva, su encuentro es con la materia, con el agua como 
guía, el error como puntapié y la exteriorización de búsquedas interiores.

Natasha Chomko es una artista visual con un afilado ojo que describe paisajes irracionales, paletas de colores 
cohesivas y narrativas en dos dimensiones. POST WOOK es un proyecto creativo que mezcla la realidad con la 
fantasía para hacer que quien vea la obra sienta que está viajando por el mundo  y por el tiempo en simultáneo. 
POST WOOK ha trabajado con grandes marcas como Toyota, Firestone Walker i Inverse.
Natasha vive y trabaja en Downtown Los Ángeles, California.

IG.	 @guadacheja
@trigonaesoteric

Nacido en Ciudad de Buenos Aires, Argentina; 1974.  Artista académico y autodicacta. Diseñador gráfico graduado 
(Instituto de Tecnología ORT II, CABA, Argentina), vincula su perfil de artista visual y fotógrafo aficionado, 
principalmente con técnicas mixtas. Participó de seminarios en arte oriental y caligrafía china, y ha sido expositor 
y concursante en muestras colectivas nacionales e internacionales (entre otras, AquaArtFair 2019 - Miami, USA; 
World Photography Organization Open competition). Con pasión por viajar; geminiano ávido de información y 
conocimiento, aprendiz de ritmos vitales y procesos personales

¿Quién ilustró este artículo?

THIAGO LI
IG: @art.loading & @thiago_li.art
FB. /thiago.li.395
TEL. +54 9 11 3771 9966

IG. @postwook

FB. /postwook

Twitter.	 @postwook

postwook.com

http://www.postwook.com


36

TRIPLE CONJUNCIÓN MARTE-SATURNO-PLUTÓN 2020

Destrucción del deseo 
capitalista

por PABLO SICILIANO

imagen de Florencia Marino

sección dedicada a observar los efectos de los astros en el mundo

ASTROLOGÍA MUNDANA



Uno de los primeros libros que leí mientras estudiaba astrología fue el Kybalión, el cual me trajo con claridad esta 
ley universal que dice “como es arriba, es abajo; como es abajo es arriba”, que evidencia la correspondencia entre 
las leyes y los fenómenos de los varios estados del ser y de la vida. En otras palabras, el macrocosmos es un reflejo 
del microcosmos y viceversa; los sistemas solares, las sociedades y la vida en la Tierra reflejan lo mismo. Este principio 
incluye, claramente, al ser humano. 

Desde esta ley opera una interconexión entre el Sistema Solar y las imágenes humanas que se activan ante la 
presencia de lo celeste, por eso es posible reconocernos en el movimiento que hay en el cielo. Al mirar desde la Tierra 
a los planetas y a las constelaciones, se despiertan sensaciones de inmensidad e infinitud ante esto que nos rodea, 
incluso nos sentimos inmersos y vinculados con lo que está a millones de kilómetros. Y así es. Este es uno de los puntos 
de partida de la astrología entendida como lenguaje vivo.

Al mirar hacia arriba durante la noche y distinguir al planeta Saturno, no solo miramos un punto específico de esta 
inmensidad: también hacemos contacto con un simbolismo, con historias y mitos que se activan al invocar este planeta. 
La mitología romana representa a Saturno como un titán que castra a su padre Urano (Dios del cielo), con una gran 
guadaña, como represalia, ya que este último mantenía como prisioneros, en lo más profundo de la tierra, dentro del 
cuerpo de su madre (Gaia, Diosa de la Tierra) al resto de los titanes, a los 100 gigantes armados y a los cíclopes. 
Saturno, luego de castrar a su padre, se casa con su hermana Rea y devora a lxs hijxs que nacen de esta unión, ante 
el temor de ser destronado. Saturno era representado como un anciano con una gran barba blanca que lleva una 
hoz en la mano, así queda ubicado como el emblema del tiempo y lo más antiguo, que a su paso todo lo termina.
	
Este símbolo saturnino nos evidencia la relación con las estructuras, y su cualidad impersonal es un principio de ley y 
orden, ya sea a través del tiempo, de la jerarquía, de la ciencia exacta, de los límites, bordes o de las formas que da. 
Saturno evidencia ni más ni menos “lo que es”, y muestra la realidad presente con su propio peso. Expresa procesos 
ligados al metal del plomo, ya que favorece el desecamiento, la mineralización, la maduración y el envejecimiento. 
Sus centros de actividad están constituidos por el esqueleto y el bazo.  Estos permiten la bipedestación, las funciones 
de delimitación y el envejecimiento fisiológico. Así mismo, los metales no corresponden solamente a la Tierra sino a 
todo el cosmos.

En una gran noche estrellada miraremos al cielo nuevamente, esta vez con un telescopio potente para poder 
vislumbrar y vincularnos con el planeta Plutón y con lo que nos evoca. De los planetas del Sistema Solar, es el más 
lejano a la estrella Sol, por lo tanto, la luz que le llega es muy poca. Así, este planeta nos pone en contacto directo 
con la oscuridad en todos sus matices, tanto en lo que negamos individual y colectivamente como también en las 
fuerzas inconscientes y pulsátiles que operan en la Tierra. Esto se refleja mitológicamente: Plutón portaba un casco 
que le permitía volverse invisible para ocultar su verdadera naturaleza cuando quería operar en la superficie terrestre 
sin ser descubierto. 

Plutón, hijo de Saturno y de Ops (deidad de la fertilidad), gobernaba en el inframundo y sobre las almas que ahí 
llegaban en el proceso de muerte. Esta deidad se enamora de Proserpina y, a su pesar, se la lleva de la superficie de 
la Tierra hasta su aposento en el submundo, lo que causa un gran dolor; el dios de los muertos termina desposándola. 
Ante esta situación, Ceres (madre de Proserpina), siente tal sufrimiento que, siendo la deidad de la fecundidad, se 
olvida de bendecir la tierra y las cosechas, lo que causa una gran hambruna a los mortales. A partir de esta historia 
se expresa la ciclicidad de la vida con la muerte, en la naturaleza y en la Tierra. Proserpina estaría acompañando a 
su madre durante 6 meses, en la época donde todo nace y florece en el verano y la primavera, mientras en los otros 
6 meses estaría con su amor en el inframundo y genera el otoño y el invierno, donde la naturaleza tiende a secarse 
e ir muriendo. 

El descubrimiento de Plutón ocurre en 1930. El hecho de que el ser humano haya descubierto este planeta en el cielo 
expresa que a partir de esa época hay capacidad psíquica para entrar en contacto con las energías expresadas 
en su mito. Es decir que hay más posibilidad de hacer espacio al dolor y la muerte, donde también hay procesos 
y fuerzas invisibles que operan y hacen posible adentrarnos más en ellos. Sin duda que el contexto histórico en la 
época de su descubrimiento fue de “estar subordinado a fuerzas destructivas y de muerte”, expresado a través de 
estados totalitarios, guerras mundiales y armas de destrucción masiva. Al mismo tiempo, Freud y Jung (entre otrxs) se 
sumergían en terrenos inconscientes e invisibles con sus investigaciones.

37



38

Por última vez, nos encontraremos en una noche limpia de luz artificial para poder ver con claridad a Marte, el planeta 
rojo. Desde la mitología romana, este planeta tenía muchos atributos: era el dios de la guerra, del trabajo con el 
hierro, de la violencia, de la sexualidad. También estaba ligado al derramamiento de sangre y a la valentía. Se lo 
representaba como un guerrero con armadura y con un yelmo encrestado, que era su patrono. Nos conecta con la 
energía básica de supervivencia: cuando somos bien precisxs en las decisiones y en el ataque, seguimos vivxs. Marte 
está representado por el metal hierro, cuyos procesos biológicos estimulan la formación y función biliar, así como la 
actividad muscular física y la voluntad. También se presenta corporalmente en la formación de las armas defensivas y 
ofensivas, que expresan los movimientos automáticos de acción – reacción.

Cíclicamente en el cielo, estos tres planetas (Saturno, Plutón y Marte) cada 34 años aproximadamente se encuentran 
en un signo (con un margen máximo de 10º) y forman un aspecto de triple conjunción. Este aspecto indica un punto  0, 
un punto de inicio de relación entre los planetas, y como en todo momento inicial, algo empieza y algo hay que dejar 
atrás porque ya está caduco. Este aspecto se ha reflejado en el cielo a finales de marzo de este año, 2020, en el 
signo de Capricornio, lugar del zodiaco de gran afinidad y domicilio de Saturno. Este signo expresa el momento de 
máxima forma posible de un ciclo, lo máximo que se puede lograr, por eso estos tres planetas en Capricornio reflejan 
cómo estas 3 funciones vitales han alcanzado la máxima construcción y formas posibles, lo que refleja también el 
momento de derrumbar esas capas para aprender a construir de nuevas maneras. La última triple conjunción de 
Saturno, Plutón y Marte de este signo fue en 1518.

¿Qué activa esta triple conjunción? Marte es el principio de supervivencia con el instinto de acción de ataque-
defensa, Saturno es el principio de estructuración y Plutón es el proceso de muerte. Entonces se hace evidente que 
esta gran conjunción invita a que mueran ciertas capas de la estructura deseante, que mueran incluso las formas 
en las que accionamos en pos de estructurarnos, en pos de cumplir objetivos a mediano o largo plazo. Se hace 
visible cómo el deseo está al servicio de construir algo, está al servicio de hacer hacia afuera, hacia el mundo 
exterior. 	

La estructura deseante 
se refleja automatizada, 
mecánicamente tiende a 
arrojarse hacia el mundo 
como un cazador se 
arroja hacia su presa, 
pero sin preguntarse y sin 
darse tiempo para ver si 
es necesario tal instinto de 
supervivencia. 

En este nivel podemos 
decir que ya no es 
necesario “salir a cazar”, 
“salir a conquistar el 
mundo”. Si la vida es 
percibida como lucha, 
entonces los vínculos se 
convierten en batallas 
donde la riqueza vincular 
está reducida a ser 
aliadxs o enemigxs.

En el proceso de muerte 
del mito de Plutón, uno de 
sus pasos era reconocer 
el pecado o los males 

K
a
r
m
ic

 d
e 

H
or

ac
io

 C
a
r
d
o
z
o



39

que la persona había hecho en vida, y traer en ese pasaje un momento de purga. Justamente estamos transitando 
este tramo donde los pecados cometidos son simbólicamente los aspectos inconscientes y sombríos que salen a la 
luz para tomar consciencia a nivel individual y colectivo. Esto implica dolor y muerte. No es posible seguir accionando 
y construyendo de la misma manera, el deseo automatizado hacia cumplir, producir, sostener y generar (deseo 
capitalista) ha quedado escindido del mundo interno, lo que dificulta ponernos en acción desde un contacto con 
nuestras necesidades particulares.	

Incluso hacer y movernos desde un goce genuino ha quedado relegado a solo unas semanas al año. Desde allí 
que estos tránsitos planetarios pueden hacer muy evidente cuán atravesados estamos por este modo de ser activxs, 
donde se requiere la muerte de esta creencia de que “la vida es lucha y hay enemigxs”. Esta triple conjunción es 
también un evidenciador de los modos cristalizados de la energía “deseante” y un momento oportuno de destrucción 
de esas capas.

¿A qué puede dar comienzo este aspecto planetario? En toda etapa inicial no se hace tan claro lo que vendrá o 
cómo serán las cosas. Hay muchos momentos de incertidumbre porque implica una transición y un pasaje. Al mismo 
tiempo que hay momentos de soltar el “cómo solían funcionar las cosas”, a lo que se estaba acostumbradx y que 
estructuraba la vida, también hay espacios hacia nuevas maneras y nuevos intereses que surgen ante la incertidumbre. 
No es posible pensar en soluciones a largo plazo. 

Como inicio de este ciclo, en el punto 0 se abre la posibilidad de relacionarnos de una nueva manera con las formas 
de decidir, de arrancar y de impulsarnos hacia el entorno. Si mueren las capas necesarias de los deseos automáticos 
capitalistas, es posible que vaya bajando la intensidad de “la vida es lucha y hay enemigxs”, y se pueda dar lugar a 
un deseo cooperativo donde no hay que defender tanto mi lugar en el mundo ni lo que se ha “conquistado”. No es 

imagen: Luz Peuscovich



40

momento de optimizarnos o buscar crecer por crecer. Puede ser tiempo de aprender a sostenerse y mantenerse en 
pie valiosx en sí mismx, para que sea posible un autocuidado libre de optimización, que apunte a la regeneración y 
ya no a la productividad. 

Hay un efecto como en The Truman Show: de a poco se empieza a sentir que esta realidad y estructura ya es 
aprisionante, incluso aparece una gran desconfianza ante el contexto, ante lo que se escucha y se dice. Aparecen 
momentos de desesperación, de querer ir más allá sin saber del todo cómo, porque todavía habita un automatismo 
que hace el mismo caminito todos los días. En esa especie de desesperación, el protagonista de la película quiere 
destruir eso que vive porque ya no cree en esa realidad, quiere que muera. Finalmente se aventura hacia el océano 
en medio de una enorme tormenta, atraviesa un lugar traumático para él y observa que muchos efectos climáticos, 
sonoros y de su día a día eran “artificiales”. Cambia rotundamente su sentido de realidad. Lo que era ya no es. A partir 
de ahora empieza a verse como es. Es nuevo. 

¿Quién escribió este artículo?

PABLO MARTÍN SICILIANO

Pablo nació en Buenos Aires, Argentina en 1983 y ya desde pequeño optaba por revistas referidas al cosmos y a 
inves-tigaciones científicas, tales como “Muy interesante” y “Conozca Más”.
Se introdujo más profundamente en estos temas a partir de su primer amor, la astrología, a sus 23 años. Comenzó a 
leer libros de varios autores de manera autodidacta, para luego seguir con profesorxs particulares entre ellxs, Silvia 
Ceres. Luego ingresó a estudiar en Casa XI ya que necesitaba involucrarse en este mundillo aún más, descubriendo 
nuevas relaciones y espacios grupales muy nutritivos.
Hace 2 años vive en la provincia de Mendoza, Argentina con su pareja y su hijo, brindando formación, talleres y 
sesiones en Astrología en un proyecto compartido llamado Marea.
Actualmente se encuentra terminando la formación en Constelaciones Familiares Grupales enriqueciendo 
notablemente su visión astrológica de tantos años. En el presente se encuentra investigando las interrelaciones 
posibles entre el campo de energía personal (con la técnica de Registros Akáshicos), el campo familiar del que todxs 
emergemos y la estructura de nacimiento que la astrología aporta

pablo_siciliano@hotmail.com 
FB. Pablo Martin Akasha
IG. pablomar_3

www.astrologiamza.com

http://www.astrologiamza.com


41

FLORENCIA MARINO
ig. @florenciamarino_

florenciamarino@gmail.com

Florencia Marino, diseñadora gráfica egresada de la Facultad de Arquitectura Diseño y Urbanismo,
de la Universidad de Buenos Aires. Ilustradora de sensaciones, expresiones y otras cuestiones intangibles. 

¿Quién ilustró este artículo?

LUZ PEUSCOVICH

HORACIO CARDOZO

luzylasartes@gmail.com 

ig. @luzpeuscovich

Luz Peuscovich es una artísta visual y astróloga argentina.
Sus primeras obras fueron pinturas y fotografías, para luego centrarse en el desarrollo de obras multidisciplinarias e instalaciones 
que buscan expandir las habilidades perceptivas de los espectadores a través de la experiencia de los cinco sentidos.
A partir de 2014, el concepto central en su trabajo es la sostenibilidad, centrada en la integración de humanos-naturaleza y 
humanos-cosmos.
Durante varios años desarrolló instalaciones con objetos orgánicos provenientes de la naturaleza. Actualmente su investigación 
se centra en el cultivo de cristales a base de minerales, enfocada en procesos alquímicos.
Sus proyectos han sido exhibidos en Argentina, Estados Unidos, Alemania, Panamá, China, India, Brasil, Reino Unido y Noruega.
Actualmente vive y trabaja en Berlín, base donde tiene su taller-laboratorio. Desde allí dicta sus workshops de Astrología y 
recibe consultas en formato online desde todas partes del mundo.

Horacio Cardozo es un artista autodidacta, nacido en Argentina y con 30 años 
de experiencia en el mundo del arte.
Su pasión por el arte comenzó a los 5 años de edad, cuando la admiración por los 
trabajos de artistas clásicos como Rafael, Miguel Ángel, Leonardo da Vinci y Alberto Durero se apoderó de él.
Las obras de estos artistas le animó a tomar el pincel y crear un mundo sobre la tela. El mayor tema en su trabajo es el diálogo 
entre opuestos: luz y sombra, color y escalas de grises, vacío y plenitud, lo liso y lo texturado, la figura y el fondo, el sentido y el 
no-sentido, todo combinado en sutil armonía.
Actualmente reside en Australia y exhibe sus obras en portales de Estados Unidos, Europa y Oceanía.

www.luzpeuscovich.com

www.horacio-cardozo.com

http://www.luzpeuscovich.com%20
http://www.horacio-cardozo.com


42

sección dedicada a construir puentes entre idiomas artísticos y astrología

ARTE Y ASTROLOGÍA

UNORTHODOX
UN CAMINO DE INDIVIDUACÓN



43

En clima de cuarentena, la recomendación de películas y series circula copiosamente. Al encontrarnos con 
tiempo extra en casa, muchos sucumbimos ante la tentación del sillón y nos perdemos en mil historias. Ante 
la quietud obligada y los momentos de aburrimiento vale todo, y uno se encuentra absorto frente a la 
pantalla, sea con una serie dramática, una película de acción o un documental sobre el fin de los tiempos. 
En cierta medida, nos exponemos a una cantidad de información tal que todo parece valer lo mismo. Pero 
cada tanto —muy cada tanto, en mi opinión— caemos frente a una historia que toca una fibra y estremece el 
corazón. Hace poco tiempo me sucedió eso con Unorthodox. Pienso que la historia de Esty ofrece un insight 
profundo sobre el camino de individuación. Sus resistencias, sus reparos y la fuerza del fuego leonino que 
emerge de entre el círculo canceriano más cerrado posible: el de la Luna-Plutón. 

El movimiento de Esty comienza con un dolor: su madre la abandonó de muy pequeña y su abuela paterna 
la crio. En esa casa, Esty encontró su identidad judía, incorporó los ritos y las costumbres, aprendió a discernir 
lo que está bien y lo que está mal, aprendió qué querer y qué esperar. En otras palabras, al amparo de su 
bobe, Esty construyó su identidad a la manera canceriana, es decir, por pertenencia. Su ser se constituyó 
a partir de pertenecer a una tribu cuya historia es mucho más antigua que ella y que, enraizada en las 
experiencias de todas las generaciones anteriores, sabe exactamente qué es bueno y malo para ellos, que 
es deseable y qué no. Por el hecho de pertenecer a su familia, Esty es miembro de una comunidad, y ambas 
funcionan como un círculo lunar que la protege de la supuesta hostilidad del afuera, siempre y cuando se 
mantenga idéntica a ellos. Esty no parece tener ningún conflicto con eso. Solo tiene un pequeño secreto: 
su amor por la música está fuera de lugar en su entorno. Las mujeres ortodoxas judías no tienen permiso 
de cantar o tocar instrumentos. Frente a esta prohibición, Esty se las arregla para tomar clases de piano a 
escondidas con Vivian, su profesora, mientras comparte con sus bobe pequeños momentos de intimidad en 
los que canta para ella sin que nadie más lo sepa. Fuera de eso, la adolescencia transcurre dentro de lo que 
se espera. No hay de qué preocuparse. Llegado el momento de casarse, la tía contacta al casamentero y 
consigue comprometerla con el hijo de otra familia tradicional, los Shapiro. La boda entre Esty y Yanki Shapiro 
sucede dentro de los ritos que dicta la tradición. Todo marcha bien, excepto por un pequeño incidente. La 
mamá de Esty, Leah, asiste a la boda, lo cual causa mucha incomodidad.

Leah es un personaje muy particular que contradice a la imagen de madre abnegada que espera el 
entorno. La familia la considera peligrosa, una loca que fue incapaz de quedarse con su hija y la abandonó 
para vivir una vida enajenada. Empapada del relato familiar, Esty desprecia a Leah como todos los demás. 
Su rencor es heredado, pero no por eso menos contundente. El funcionamiento de la Luna-Plutón se impone 
desde esos puntos ciegos. Desde muy pequeños inocula en sus miembros los relatos que sostienen al clan 
original, sin espacio para sospechar o preguntarse dónde se anclan tales relatos. Esty no puede recordar 
prácticamente nada de su vida con su mamá, pero aun así le molesta su presencia. En la circulación simbiótica 
de la Luna-Plutón, cualquier rasgo de diferenciación es rechazado y lo distinto se expulsa inmediatamente, 
sin derecho a réplica, para que no atente contra la permanencia de las formas tomadas por aceptables. 
La simbiosis indiferenciada de adentro deviene en normalidad, y todo lo demás es definido como anormal 
y peligroso. 

Esty comienza su vida de casada con la sensación de que todos sus sueños se hicieron realidad. Pero 
¿son sus sueños? ¿O es el deseo de una célula colectiva, más grande que ella, que se satisface a través 

ALERTA DE SPOILER: El objetivo de este artículo es analizar las resonancias simbólicas 
de esta trama. Para eso, inevitablemente se develarán detalles del argumento. Si no 
viste la serie y planeás verla en algún momento, te recomiendo que no leas el artículo, 
para que la acción pueda sorprenderte y tener el impacto que resuene con tu energía.

B
u
t 

it
 w

a
s
 o

n
l
y
 a

 m
ou

s
e 

by
 J

o
s
h
 C

ou
rl

a
s



44

de muchos cuerpos? Esty no tarda 
en enterarse de que no es tan 
dueña de su vida como creía. Las 
continuas intervenciones de su 
suegra, sus cuñadas, incluso sus 
propias tías y primas, empiezan 
a ahogarla. El clan presiona por 
obtener los frutos prometidos. Esty le 
debe a su familia nada más y nada 
menos que sus propios hijos, todos 
los que pueda tener. Cuando esto 
no sucede, el vínculo con Yanky se 
tensa cada vez más a medida que 
sus intentos por tener relaciones 
son cada vez más infructuosos y 
por lo tanto, violentos. Algo en ella 
comienza a sentir el ahogo y la falta 
de registro de su singularidad. Yanky 
no está mucho mejor. Aunque busca 
desesperadamente cumplir con lo 
esperado y culpa a Esty por no 
intentar lo suficiente, en lo profundo 
está tan perdido como ella. Ambos 
funcionan como hijos, como niños de una gran madre que lo da todo, pero pide todo a cambio. El sueño 
de esa familia judía es tener la mayor cantidad de hijos posibles, en un intento simbólico —o más bien, 
bastante explícito— de reponer la inmensa cantidad de judíos eliminados del mapa por el holocausto nazi. 
La demanda está tan teñida de la dolorosa historia ancestral que es imposible distinguirla como demanda. 
El deseo/demanda de la Luna-Plutón sobre sus miembros es invisible mientras se satisfaga pero, en la medida 
en la que no suceda, las cosas se vuelven cada vez más tensas. 

¿Cómo resolver esto? ¿Cómo salir de la creciente tensión que propone la lógica familiar plutoniana? La 
frustración por no poder satisfacer el deseo familiar se convierte en resentimiento y violencia entre Esty y 
Yanky. Esty no puede recurrir a su compañero para encontrar el alivio. Esto es lógico: la salida del círculo 
endogámico no se puede concretar con herramientas dentro del mismo círculo. Es necesaria la entrada de 
Urano, la creatividad y la diferencia, para desentramar el laberinto. Algo en Esty despertó del ensueño y 
es momento de revalorizar elementos que habían quedado expulsados. La vía de salida vendrá de manos 
de Leah, que tiempo atrás le había entregado las herramientas para hacer valer una identidad por fuera 
de la conocida. A través de Vivian, Esty realiza los trámites pertinentes para irse a Alemania. Estos dos 
personajes funcionan como contramodelos. Frente a la crudeza de lo vincular absorbente de la Luna-Plutón 
que demanda simbiosis, sacrificio y sufrimiento, Leah y Vivian representan un movimiento leonino-uraniano: un 
yo más abierto y en contacto con la diferencia, la creatividad y el placer. A través de estas mujeres, que en 
realidad reflejan recursos internos proyectados, Esty puede intentar una salida, aun con la torpeza que la 
situación permite.

El día planificado para irse resulta ser durante el Shabbat, lo cual tiene un simbolismo adicional. Su salida de 
la opresión familiar implica literalmente infringir una de sus leyes fundamentales. Para sumar complicaciones, el 
eruv1  está roto, lo cual la obliga a dejar atrás varias cosas que pensaba llevarse. Abandonar un círculo de 
tanta absorción no es gratuito. No se puede salir completamente entero. Hay que pagar un sacrificio. 

Bird brain by Josh Courlas



45

Irónicamente, el movimiento de Esty comenzó justamente cuando se enteró de que estaba embarazada. 
Podríamos preguntarnos por qué salir, escapar, justamente cuando está segura de poder brindarle a la 
familia lo que desea. Tal vez porque la escena con Yanky le alcanzó para comprender que responder ante 
la demanda no es garantía de nada. La Luna-Plutón es insaciable: siempre querrá más. La perspectiva de 
entrar en el círculo de satisfacción de la demanda lunar es aún más aterradora que no poder hacerlo. Ese 
es el momento de salir.

Esty logra finalmente llegar a Alemania. Allí intenta contactar a su madre, pero cuando está por acercarse a 
ella no puede hacerlo. Los viejos juicos la atormentan. Salir de su casa y de su país fue un gran movimiento, 
pero es solo el inicio. Pasado el envión inicial, propulsado por Marte, es momento de tomar el propio 
Saturno y madurar. La brújula está orientada, ahora toca abrirse camino. Cuando Esty da con un grupo 
de jóvenes que estudian música, el conservatorio de Berlín aparece como un nuevo Norte. El viejo deseo 
revive y le ofrece una meta nueva, más ligada a su propio despliegue. Comienza a alimentarse la ilusión 
de conseguir una beca para estudiar allí. Todo parece tener un nuevo sentido. La figura de Karim, profesor 
del conservatorio, representa una nueva Luna, un nuevo benefactor que tal vez le abra el camino de algún 
modo. Las cosas parecen mejorar.

Dentro del nuevo grupo de pertenencia, Dasia empatiza muy rápidamente con Esty, la acompaña y la integra 
al grupo. Esta nueva amiga nos ofrecerá una información muy importante. Ahogada como está por las presiones 
de su origen, Esty ve en la música una carrera de libertad. Esto es natural y esperable: desde  adentro de la 
opresión, la vida de los que son distintos parece libre de presiones. Esty imagina lo afortunados que son sus 
amigos, que pueden tocar sus instrumentos y expresarse libremente. Sin embargo, Dasia le cuenta que no es así. 
Su relación con la música está cargada del deseo y las expectativas de su propia familia, que esperan que 
se destaque en su instrumento, lo cual la deja en un lugar de tanta presión como la que sufría Esty en su propio 
círculo. Creo que este punto es de gran importancia porque nos advierte, como espectadores, no caer en la 
trampa del argumento. Nos permite establecer la relación entre la historia de Esty y la de Dasia y, desde allí 
imaginar todos los caminos posibles que encuentra este patrón para expresarse. Personalmente creo que la 
potencia de las historias no está en los detalles de sus argumentos, sino en algo más esencial y subyacente, 
como un pulso arquetipal para el cual las vicisitudes de la trama no son más que anécdotas, medios para 
llegar al corazón. Creo que si miramos solo a simple vista, corremos el riesgo de entender este relato como una 
crítica al judaísmo ortodoxo y lo obtuso de sus miradas. Pero, si así fuese, la historia solo resonaría para quienes 
son parte de esa comunidad o conocen de cerca sus costumbres. Pero la historia no resuena por los detalles, 
sino por el símbolo detrás de ellos. Si pudiésemos abrir la trama y conocer la historia de Dasia, seguramente nos 
encontraríamos con escenas distintas de las de la historia de Esty, pero con puntos de contacto en lo esencial 
de las vivencias. Creo que es importante invitar a la mente a resistir por un rato la tentación de enjuiciar, y en 
lugar de eso, tratar de abrir la percepción para recibir el símbolo que hay detrás de las prácticas más o menos 
mundanas. 

Con la compañía de sus nuevos amigos y la ilusión de entrar al conservatorio, la vida se vuelve más 
prometedora. Pero el sueño no dura. Al escucharla tocar el piano, mientras todos la felicitan, Yael se encarga 
de comunicar algo que estaba en el aire y nadie se atrevía a decir: Esty es buena, pero no lo suficiente 
como para entrar al conservatorio. Un nuevo nivel de Saturno trae la información que hace falta para 
madurar. La ilusión no es suficiente. Para crecer, hace falta algo más. El camino emprendido es duro y, al 
encontrar nuevos horizontes, está la tentación de suponer que las cosas van a darse por arte de magia. 
Pero la magia solo opera si decidimos mirar de frente el camino y permitir que las frustraciones y los límites lo 
vayan delimitando. Yael puede ser una pesadilla para el lado de Esty que desea la confirmación la ilusión, 
pero para el verdadero viaje de maduración, es una joya invaluable. La ilusión solo aumenta el golpe de la 
posterior frustración. El límite hoy es maduración para mañana.



46

En ese momento de frustración, la inercia del pasado y la pertenencia toma más fuerza que nunca. Angustiada, 
Esty recurre a su bobe y la llama por teléfono, pero ella, al escucharla, automáticamente corta y la deja en 
una sensación de total abandono. Sus benefactores ya no están para salvarla. Esty está sola. No hay a 
quién recurrir. Aquí está el verdadero desafío. Frente a la frustración y la incertidumbre, el pasado parece ser 
la única alternativa posible, y se vuelve amenazante y violento. Este es el mayor trabajo. La conversación con 
Moishe la aterra y a la vez le indica cómo seguir. Solo ahora, después de ser víctima de su propio terrorismo 
interno, solo ante la amenaza explícita de aniquilación si da un paso más, la figura de Leah puede tomar 
otro color. Recién entonces Esty está preparada para conocer un poco más la verdad: que su madre no la 
abandonó, sino que fue expulsada por un sistema que la consideraba desequilibrada y peligrosa. La mamá 
cuya imagen se pintó de abandónica resulta ser una mujer que, como Esty, sintió que el precio de pertenecer 
a esa comunidad era demasiado caro para su singularidad. Esta mamá, que no pudo acompañarla en el 
acatamiento de los ritos y las condiciones, hoy puede apoyarla para dar el paso de salida. Desde la casa 
de esta madre renovada, Esty puede partir hacia el conservatorio y emprender el nuevo camino.
En su audiencia, sucede un cambio muy significativo. El límite propuesto por Yael en cuanto al piano le 
permitió a Esty detenerse y buscar su verdadera herramienta en su interior. En las canciones que cantaba 
a escondidas con su bobe, en ese secreto entre mujeres cuyo despliegue estaba oprimido, Esty encontró 
que el instrumento estaba en su propio cuerpo, su garganta, en la activación que significa encontrar la voz 
propia. Para eso deber reconocer sus límites, cantar en su propio registro. Es una nueva Esty la que canta 
en esa audición. Ya no es la niña ilusionada, sino la mujer insegura, llena de dudas y miedos, pero con la 
valentía suficiente para exponer esa vulnerabilidad. Allí está la fuerza. Separarse del clan es aterrador. La 
sensación de intemperie la acobarda. Paradójicamente, su bobe, la misma que inició a Esty en los ritos 
de los que ahora intenta emerger, le dejó la clave. Tal vez no fue desprecio lo que la llevó a cortar esa 
conversación, sino, como última enseñanza antes de partir, su bobe logró cerrar definitivamente la puerta 
de regreso al pasado para que pueda abrir los caminos del presente y del futuro. El viaje por delante es 
absolutamente incierto. La brújula está más precisa que nunca.

“Freedom” por Zenos Frudakis - Philadelphia, Pennsylvania



47

¿Quién escribió este artículo?

¿Quién ilustró este artículo?

IVA HRYC

JOSH COURLAS

ZENOS FRUDAKIS

Su amor por la astrología fue el resultado de un largo camino de indagación que 
comenzó por otros lenguajes como la arquitectura, la literatura y la fotografía. Estudió traducción y subtitulado y 
le apasionan las lenguas, los dichos, las frases y todo modo de expresarse con palabras. Llegó a la astrología primero 
como consultante, en momentos de crisis profunda, y se enamoró tanto del código que se formó en Casa XI, 
en Buenos Aires, y luego en la escuela de posgrados de Silvia Neira. Actualmente trabaja como astróloga en su 
consultorio particular en Buenos Aires e investiga, reflexiona y ofrece talleres vivenciales junto con su colega Aurora 
Calero, en Mendoza, Argentina. Acaba de terminar su formación en terapia bioenergética con Orlando Zaslavsky, 
y espera seguir encontrando puntos de síntesis entre el código abstracto de la astrología y el mundo concreto 
del cuerpo, la vivencia y la emoción, para acompañar y acompañarse a encontrar más maneras de habitarnos más 
conscientemente.

Josh Courlas es un ilustrador que vive en Nueva York. Trabaja profesionalmente 
como diseñador gráfico y en su tiempo libre se dedica a crear misteriosas ilustraciones 
de escenarios surreales, símbolos herméticos y escenas un tanto siniestras.

De niño en Gary (Indiana), Zenos comenzó a esculpir bajo la mesa de la cocina 
con un poco de masa que le había dado su madre mientras preparaba un pan. 
Le fue concedida una beca para la Academia de Bellas Artes de Pensilvania donde 
completó su educación en Bellas Artes. El énfasis de Zenos es la figura y el retrato, 
como se evidencia en mucho de sus trabajos monumentales, bustos individuales y 
bajorrelieves. Se destaca en conseguir expresar el carácter y la vitalidad de sus sujetos al mismo tiempo que 
captura su apariencia con precisión.

IG.	 @iva.hryc
FB. 	/astropuente 
ivannahryc@gmail.com 

IG. thewitchingroom
www.joshcourlas.com

http://www.zenosfrudakis.com

1  Demarcación construida por las comunidades judías con el propósito de poder cargar objetos de un lugar a otro durante 
Shabbat y otras festividades judías sin transgredir la Halajá o Ley Judía.

http://www.joshcourlas.com
http://www.zenosfrudakis.com%0D


CONSIDERACIONES
EPISTEMOLÓGICAS
SOBRE EL CORPUS
ASTROLÓGICO.

¿La astrología ES o NO 
ES una ciencia”? 

por MATTIA BUCHICCHIO

48

E
s
tr

u
ct

u
r
a
 d

e 
u
n
 d

ie
n
t
e 

d
e 

l
e
ó
n
 d

e 
G
io

v
a
n
n
i 

(F
l
or

en
ci

a
, 
It

a
l
ia

) 
p
u
bl

ic
a
d
a
 p

or
 R

u
tg

er
 V

o
s
 e

n
 t

w
it

t
er

 @
r
v
o
s
a



Mi propósito aquí es aclarar una cuestión crucial desde el siglo XVI hasta hoy. Desde que el método 
científico galileiano se ha apoderado de nuestra forma mentis, nuestra visión del mundo ha cambiado 
radicalmente: cualquier saber que se aleje del intento de seguir dicho recorrido, parece caer en la vorágine 
de lo fantástico, y por lo tanto no es un saber viable.

El método científico galileiano está basado en la observación objetiva de un fenómeno, la sucesiva formulación 
de una hipótesis y el diseño de un experimento determinado para validar/invalidar la hipotésis hecha. El 
astrólogo moderno entonces parece vivir en una especie de histeria epistemológica: por un lado sabe 
muy bien, o eso auspicio, que usa un corpus (un conjunto de saberes) muy anterior a Galileo, y por otro 
lado siente la necesidad de validar lo que hace, y se esfuerza en la demostración de la viabilidad de la 
astrología a través de pruebas “científicas” de su validez, para lo cual junta compulsivamente estadísticas 
sobre las respuestas posibles a determinadas configuraciones planetarias.

Ahora bien, en primer lugar cabe aclarar que Galileo, que por cierto también era astrólogo, nunca escribió a 
claras letras sobre el método científico, sino que en varias cartas sólo hizo referencia a “sensatas experiencias” 
y “demostraciones necesarias” para validar/invalidar una hipótesis. Además Galileo creía firmemente en Dios, 
tanto que según su filosofía la naturaleza misma era una manifestación divina, por lo cual la sagradas 
escrituras y la naturaleza no se contradecían en nada. Hasta que, en una carta del 21 diciembre del 1613, 
dirigida a Benedetto Castelli, monje, matemático y físico italiano, demuestra de forma genial que el hecho 
de que Dios hizo parar el Sol y alargó el día, para que Josué consiguiera la victoria, es una confirmación de 
la teoría heliocéntrica copernicana.

Dicho esto, como para no pensar que Galileo fuera el iniciador de la astrofobia que carateriza el 
positivismo moderno, es bueno recordar que hasta antes del siglo XIX, cuando con arte comtiano se separó 
definitivamente la percepción de lo exterior/objetivo de lo interior/subjetivo, Pavlov tocó la campanita al 
perro y la psicología se hizo “ciencia”. En la figura del sabio confluían tanto la imagen moderna del científico, 
que se basa en “sensatas experiencias”, así como la del cultivador del espíritu. Muchos matemáticos y físicos 
eran monjes también y, como ya he subrayado, el mismo Galileo creía firmemente en Dios.

Si queremos ir un poco más atrás en el tiempo, es bien sabido que en la escuela pitagórica existían dos 
clases de seguidores del maestro: los esóteroi (interiores), los adeptos que tenían el privilegio de entrar 
en la escuela y poder así escuchar directamente al maestro, los que eran iniciados a un nivel superior de 
aprendizaje, y los exóteroi (exteriores) que se quedaban afuera de la escuela y podían acceder sólo a una 
información parcial de las enseñanzas. 

Personalmente, para dar una primera respuesta en cuanto a la cientificidad de la astrología, empezaría por 
definir la misma como ciencia esotérica, justamente porque el término esotérico llega a manifestar un nivel 
de conocimiento que no se limita al análisis objetivo de hechos exteriores, sino que tiende a fusionar hechos 
exteriores con impresiones e imágenes interiores.

Sitúense en la época de los Babilonios e imagínense sentados en la orilla de un lago con la luna llena 
reflejándose en las aguas; seguramente será más facil recordar una escena de la niñez que tener ganas de 
ir a combatir, y de hecho, en astrología la Luna no es precisamente la luminaria de la guerra.
Se ve entonces cómo en la historia de la humanidad el proceso del conocer ha sido llevado a cabo 
constantemente a través de dos vías aparentemente distintas: la del mythos, es decir la organización de 
principios primordiales arquetípicos a través de la conformación de relatos mitológicos, y la del logos (palabra, 
razón). Por más que la historigrafía occidental positivista siempre vislumbró como ortodoxo y progresista el 
camino del logos en detrimento del mythos, es fácil ver que en el contexto contemporáneo la necesidad de 
recorrer los dos caminos a la vez está siempre más a flor de piel.

49

E
s
tr

u
ct

u
r
a
 d

e 
u
n
 d

ie
n
t
e 

d
e 

l
e
ó
n
 d

e 
G
io

v
a
n
n
i 

(F
l
or

en
ci

a
, 
It

a
l
ia

) 
p
u
bl

ic
a
d
a
 p

or
 R

u
tg

er
 V

o
s
 e

n
 t

w
it

t
er

 @
r
v
o
s
a



Volviendo ahora a Galileo y a su método cientifico, voy a explicar ahora por qué creo que la astrología 
sea una ciencia y por qué creo contemporaneamente que el método científico galileiano no es aplicable 
en ella.

Cuando hablamos del método científico vamos esencialmente de la observación a la ley, hacemos lo que 
se llama inducción, vamos de lo particular a lo universal (las “sensatas experiencias” de Galileo), pero en 
realidad acabamos describiendo un determinado fenómeno, o enunciando una ley, en términos matemáticos, 
que es un lenguaje que pertenece a un sistema de tipo “deductivo” (las “necesarias demostraciones” 
galileianas). Esencialmente la matemática funciona al revés, va de lo universal a lo particular: se basa en 
elementos primitivos que no tienen definición (por ejemplo, los números naturales), construye axiomas, reglas 
que no tienen demostración y que conectan entre sí los elementos primitivos (por ejemplo, que el cero es el 
elemento inicial), y con dichos axiomas demuestra teoremas (por ejemplo, que si un número es igual a otro, 
entonces este otro, sumado a uno, es igual al primer número sumado a uno, que parece ser una obviedad, 
pero para un matemático no lo es).

Ahora bien, un sistema deductivo es entonces como un juego. Para ser más claro, tomo como ejemplo el 
juego del ajedrez: las piezas sobre el tablero son los elementos primitivos (tienen que estar, si no no se puede 
jugar), las reglas de movimiento de dichas piezas son los axiomas no demostrables (nadie preguntaría por 
qué un alfil se mueve en diagonal), y los teoremas son las varias estrategias que se usan como acción/
reacción en el juego (un jugador experto sabe bien que si abre la jugada de una determinada forma, 
entonces la respuesta tendrá, a lo sumo, tres o cuatro opciones determinadas). 

Ahora bien, si se analiza con profundidad el método deductivo que carateriza las matemáticas en su 
conjunto desde la Antigua Grecia, se puede percibir en él un rasgo indefectiblemente arquetípico, es decir: 
si consideramos que el punto de partida de todo el saber matemático consiste en establecer conceptos 
primitivos, esos conceptos elementales no son otra cosa que imágenes simbólicas primitivas, que no son 
definibles, porque detrás de 
ellas no se encuentra ningún otro 
concepto más elemental que 
pueda definirlas. Aquí entonces 
estamos hablando de un 
ámbito del saber que se apoya 
enteramente en impresiones, 
en intuiciones y en imágenes 
primarias, es decir, en territorio 
arquetípico.

Aquí el paralelismo con la 
astrología se establece solo: de 
hecho, la astrología es un sistema 
extremadamente deductivo, va 
desde el universal al particular, 
mira al cielo para llegar al 
individuo. Podemos pensar en la 
astrología como un gran ajedrez. 
Los elementos primitivos, sin los 
cuales el discurso astrológico no 
existiría, nuestras piezas, son los 
signos y los planetas; los axiomas 

50

JOY CARPET de Thiago Li



son reglas indiscutibles y no demostrables que conectan entre sí los elementos primitivos, al igual que las reglas 
de movimiento de las piezas: aunque muchos axiomas astrológicos derivan de observaciones astronómicas, 
no dejan por eso de ser producto de impresiones primarias. Que Venus sea el planeta del amor y no de la 
guerra es axiomáticamente primario, dado que ninguno hasta ahora sabe exatamente por qué es ese el 
planeta del amor y no otro. Los teoremas son, en fin, las proposiciones a través de las cuales el astrólogo 
interpreta un mapa natal, así como un jugador experto interpreta la jugada: si Saturno está en el Ascendente, 
entonces las probabilidades de respuesta a esa posición son unas y no otras.

Dicho esto, es importante aclarar que un sistema deductivo jamás necesita validación inductiva, dado que 
se sustenta por sí mismo: de hecho, a ninguno se le ocurriría validar el juego del ajedrez, porque el juego es 
válido, como Hegel diría con cierta insolencia, en sí y para sí. Por lo tanto, es absolutamente un contrasentido 
aplicar inducción para validar el sistema astrológico, así que es absolutamente inútil perder el tiempo en 
engorrosos estudios estadísticos para saber si una determinada conjunción entre dos planetas provoca una 
determinada respuesta psíquica individual o colectiva, ya que una determinada respuesta a una carta natal 
es soportada y validada en sí por la axiomática deductiva propia del corpus astrológico.

Aquí es importante aclarar que, una vez que tengamos claras las bases epistemológicas deductivas del 
sistema con el que estamos operando, ya no tiene sentido que los astrólogos se peleen tanto entre sí 
en el momento en que se introduzcan nuevos axiomas o se modifiquen los preexistentes. El caso típico es 
el de los planetas transpersonales o no visibles: hay muchos astrólogos que rechazan su uso y defienden 
la intachabilidad del sistema astrológico ptolemáico, y por lo general son los mismos que pretenden usar 
el método galileiano para validar un sistema de conocimientos mucho anterior a Galileo. Más allá del 
contrasentido histórico, esos astrólogos incurren en un gigante error epistemológico, ya que si se reemplaza 
Urano por Saturno como regente de Acuario, simplemente se está modificando un axioma del sistema. En 
palabras más simples, es como si se añadiera una pieza más en el tablero de ajedrez, y en principio no hay 
nadie o nada que prohíba hacer esto, y quienes juegan con una pieza más no tienen por qué ser más o 
menos hábiles que quienes juegan con un tablero tradicional, sólo se trata de jugar y de ver qué pasa.  
 
De hecho, si en la geometría no se hubiera modificado el V axioma de Euclides, no existiría la geometría 
hiperbólica, y los astrónomos y los cosmólogos se quedarían muy cortos a la hora de describir determinados 
fenómenos. En la misma física, si Planck no se hubiera atrevido a imaginar el cuantum de energía, o si Lorentz 
no hubiera modificado las transformaciones de Galileo, ni siquiera podríamos hacernos una radiografía. En 
definitivas los sistemas deductivos evolucionan por sí solos cuando sincrónicamente se presenta la necesidad 
de dar un salto cualitativo en la descripción de la realidad, cosa que sucedió en geometría así como en 
astrología, cuando apareció Urano justo en plena Revolución Francesa. Para aclarar la analogía voy a 
tomar el ejemplo del V axioma de Euclides.

En su obra Los Elementos, Euclides enumera una serie de axiomas a la base de su geometría; el quinto de 
dichos axiomas dice resumidamente que por un punto externo a una recta pasa una y una sola recta paralela 
a la dada: prueben dibujar una línea, un punto exterior a ella, y comprueben que por ese punto sólo pueden 
trazar una línea paralela a la que dibujaron. Ahora bien, a principios del siglo XIX, un cierto Janos Bolyai, 
oficial del ejército Húngaro, descubrió que si cambiaba el quinto axioma euclidiano, que decía que por ese 
punto externo a la recta podían pasar infinitas paralelas a la recta dada, acababa construyendo un sistema 
geométrico tan consistente (sin contradicciones) como el sistema euclidiano. Es curioso que, en realidad, el 
matemático Gauss, amigo de Bolyai, había descubierto lo mismo mucho antes, pero había decidido callarse 
por miedo a los kantianos, que consideraban la geometría euclidiana como la única consustancial con la 
naturaleza. Fue Lobachevsky que sucesivamente dio a conocer al mundo los postulados de la geometría 
hiperbólica, a partir de la cual se abrió un mundo de posibilidades nunca antes explorado, y que está 
en la base de los cálculos geométricos de la astronomía moderna. Y ahora la pregunta fatal: ¿Cuál es la 

51



geometría correcta? ¿La euclidiana o la hiperbólica? Pues ninguna de las dos. Ambas son correctas en sí y 
para sí, la única diferencia es que una se puede ajustar mejor que la otra a la descripción de determinados 
fenómenos. Lo mismo le pasa al astrología: si se tiene que analizar el mapa natal de un personaje histórico del 
Renacimiento, yo personalmente no consideraría los planetas transpersonales, cosa que sí haría al analizar la 
carta natal de un personaje contemporáneo.

En fin, resumiendo lo expuesto aquí, me gustaría concluir diciendo que la astrología sí es una ciencia, pero es 
una ciencia de tipo DEDUCTIVO, cuyos axiomas se fundan en impresiones arquetípicas primarias del hombre, 
o sea ESO-térica. Es por lo tanto inútil desesperarse para tratar de validarla a partir de la observación 
fenomenológica, llamando en causa siempre y constantemente al pobre Galileo, aun ahí donde no cabe, 
porque la astrología es válida en sí y para sí. Es igualmente de inútil entablar eternas discusiones sobre si 
es correcto o no usar los planetas transpersonales o los asteroides, dado que simplemente se trata de una 
ampliación/modificación natural de la axiomática del sistema, inherente a su necesidad de describir planos 
más o menos complejos de la realidad: nada más se trata de usar el sistema modificado y ver qué surge, sin 
juicios de valor a priori.

En este gran ajedrez lo importante es ser jugadores expertos, sabiendo que en realidad las respuestas a 
cada jugada del Cosmos nunca son unívocas, y que siempre las opciones son varias: una pequeña variación 
entre el orden de movimento de las piezas provoca una gran diferencia, y es justamente en esa extrema 
variabilidad que se puede vislumbrar el libre albedrío de cada jugador, cosa que cualquier astrólogo nunca 
debe perder de vista.

52

“Newton” de William Blake



53

¿Quién escribió este artículo?
MATTIA BUCHICCHIO

Mattia Buchicchio, italiano, actualmente en Buenos Aires, licenciado en química, ejerce como docente de 
matemáticas en secundaria. Siempre integró el camino del pensamiento deductivo lineal con la mirada holística de 
la Astrología, inves- tigando sobre todo el símbolo astrológico desde una mirada humanística y esotérica, tomando 
como bases las obras de C.G. Jung, Alice Bailey y Eugenio Carutti.

buchicchiomattia@gmail.com 
TEL. +54 9 11 4429-1004

Nacido en Ciudad de Buenos Aires, Argentina; 1974.  Artista académico y autodicacta. Diseñador gráfico graduado 
(Instituto de Tecnología ORT II, CABA, Argentina), vincula su perfil de artista visual y fotógrafo aficionado, 
principalmente con técnicas mixtas. Participó de seminarios en arte oriental y caligrafía china, y ha sido expositor 
y concursante en muestras colectivas nacionales e internacionales (entre otras, AquaArtFair 2019 - Miami, USA; 
World Photography Organization Open competition). Con pasión por viajar; geminiano ávido de información y 
conocimiento, aprendiz de ritmos vitales y procesos personales

¿Quién ilustró este artículo?

THIAGO LI
IG: @art.loading & @thiago_li.art
FB. /thiago.li.395
TEL. +54 9 11 3771 9966



54

A
p
ol

l
o
_
V
a
n
qu

is
h
in

g
_
t
h
e_

S
er

p
en

t_
P
y
t
h
on

_
by

_
G
u
s
t
av

e_
M
or

e
au

_
(1

8
8
5)

ALAN LEO Y SU LEGADO ASTROLÓGICO

traducción: ITZIAR AZKONA E IVA HRYC

por MIŁOSŁAWA KROGULSKA

sección dedicada a la traducción de artículos escritos en otra lengua

LAS ALAS DE HERMES



55

A
p
ol

l
o
_
V
a
n
qu

is
h
in

g
_
t
h
e_

S
er

p
en

t_
P
y
t
h
on

_
by

_
G
u
s
t
av

e_
M
or

e
au

_
(1

8
8
5)

-¿Cuál es tu horóscopo?

-¡Soy Géminis!

Cuando tenía cinco años, mi madre me habló de mi horóscopo y me dijo que “quien nace en el mes de mayo 
es feliz de cualquier modo”. Yo me sentí orgulloso. Todos los demás niños del jardín de infancia conocían su 
horóscopo. Aunque nací en un país comunista donde la práctica profesional de la astrología estaba oficial-
mente prohibida, esta formaba parte de la tradición y de la cultura, indicaba características psicológicas y 
permitía revisar nuestra relación con otras personas nacidas bajo un signo diferente. ¡Era un tema fascinante 
para debatir con los amigos! No solo eso: para muchos de nosotros fue el primer paso hacia un conocimien-
to más serio de la astrología.

Para el astrólogo de la Antigüedad, el Sol era “el órgano de la percepción mental” e indicaba inteligencia, 
reputación social, realeza, como decía Valens. Manilius escribió sobre afinidades y tensiones entre signos del 
zodiaco y los hijos. Ptolomeo también describió la naturaleza de los doce signos, aunque eso no se parecía 
a las características actuales de las personas nacidas bajo un signo del zodiaco particular. A comienzos 
del siglo XX la vida se aceleró y el mundo occidental entró en una nueva era de producción en masa, 
viajes transatlánticos, comunicaciones de radio e igualdad de derechos sociales. El progreso era el objetivo 
principal del Modernismo. La Astrología, como parte de la cultura, también sufrió cambios y se hizo más ágil 
y accesible. El rol principal en este proceso lo jugó el astrólogo inglés Alan Leo. Algunos astrólogos creen 
que él es el artífice de una simplificación del arte antiguo de la astrología, mientras que otros han quedado 
impresionados por su acercamiento espiritual.

Leo nació el 7 de agosto de 1860 en Westminster. Su nombre real era William Frederick Allan. Era un hombre 
pobre, de familia desestructurada y no tuvo acceso a la educación superior formal. Tuvo gran variedad de 
trabajos como asistente en farmacia, almacenero, vendedor, o responsable de tienda. Fue miembro activo 
del movimiento oculto emergente de finales del siglo XIX en Inglaterra. En 1885 entró en contacto con la 
astrología y eligió el pseudónimo “Leo” en relación con su signo solar y su ascendente. Cinco años más tarde 
se unió a la Sociedad Teosófica fundada por Helena Blavatsky, quien fuera influenciada por la cosmología 
heliocéntrica hermética de los siglos I y II A.C., que se basaba en la estructura de los tres cielos y la centrali-
dad del Sol como fuente de todas las religiones. Sus trabajos ejercieron una gran influencia sobre Leo, quien  
defendió que sus libros Isis sin Velo y La Doctrina Secreta fueron  los dos únicos libros que había leído en 
profundidad. Su sueño era alcanzar la meta espiritual de preparar a la humanidad para entrar en la Era de 
Acuario, un tiempo de igualdad entre todas las religiones y las naciones. La astrología espiritual y psicológi-
ca fue una herramienta fundamental en este proceso. Para Leo, la palabra astrología (escrita astro-logía) 
significa “la sabiduría or el mensaje de las estrellas” y para él la astrología en sí misma es la ciencia de la vida.

Leo no sólo fue un gran astrólogo sino también un gran vendedor. Entendió claramente que la prensa es 
poder y en 1889 lanzó una publicación llamada The Astrologer ’s Magazine1, renombrada en 1895 como 
Modern Astrology2, cuyo mayor atractivo para los lectores era la oferta de un horóscopo gratuito para los 
nuevos suscriptores. Una de sus clientes fue Bessie Leo, quien más tarde fuera su mujer.

La astrología tradicional era un arte de predecir acontecimientos futuros: si una persona quería saber más 
sobre su destino consultaba a un astrólogo. ¿Pero cómo atender a cientos de peticiones cada semana? Era 
imposible responder a todas de manera personalizada, así que Harold Scrutton, un empleado brillante del 
equipo de Leo, inventó una cadena de producción de horóscopos. Si el cliente tenía, por ejemplo, Venus en 
Aries y la Luna en Tauro, se reunían copias de las descripciones relevantes de cada posición y se enviaba al 
cliente un set completo. Fue un invento muy innovador y los informes que se generan por ordenador a día de 
hoy están basados en este proceso: calcular la carta natal, encontrar las descripciones correspondientes 



56

en la base de datos y unirlas en un documento.

Los horóscopos así elaborados atrajeron a mucha gente pero, al mismo tiempo, crearon una falsa impresión 
de que la astrología no tenía nada más que ofrecer. Posteriormente esto derivó en el horóscopo de co-
lumnas de periódicos. Algunos astrólogos modernos son muy estrictos en la valoración de Leo y denuncian 
que “vendió falsas ideas astrológicas que continúan teniendo una influencia destructiva”3. Aún hoy en día 
algunos científicos entusiastas llevan a cabo estudios sobre las diferencias entre personas nacidas bajo el 
mismo signo solar.

Los horóscopos ofrecidos por Leo se convirtieron en un gran negocio. Su oficina tuvo delegaciones en 
París y Nueva York. A la gente le encantaba el estilo en el que estaban escritos y era el punto central de su 
éxito. No eran simples predicciones sobre los acontecimientos futuros sino que daban información sobre la 
personalidad, el desarrollo potencial y las posibles experiencias. Revisemos la descripción del Sol en Géminis 
combinado con  Luna en Escorpio: “Acentúa la facultad crítica que se convierte en dura y severa al mismo 
tiempo que hay una tendencia a la combatividad y un deseo a destruir sin reconstruir: genera mucha deter-
minación, asertividad, celos, orgullo y autoestima. Hay sarcasmo, vivacidad e ingenio, con cierta capacidad 
práctica para los negocios y poder de gestión; pero la habitual alegre autoconfianza da paso a estados 
de ánimo irritables, celos y estados de conflicto4”. A Leo se le atribuye también el inicio del movimiento hacia 
un estilo de interpretación del horóscopo más psicológica. Nos gusta mucho leer sobre nosotrxs mismxs, y él 
introdujo este acercamiento a la astrología con éxito. El objetivo de Leo fue ayudar a sus clientes a usar la 
astrología en su evolución personal.

Las ganancias generadas por estos horóscopos escritos se destinaron a la publicación de libros, incluida 
la serie Astrología para todos, que comenzó a aparecer en 1901. Publicó los siguientes libros: Everybody’s 
astrology5, Cómo se juzga una natividad, Astrología para todos, The Progressed Horoscope6, Horary Astrol-
ogy7, The Key to your own Nativity8, The Art of Synthesis9 originalmente publicado como Cómo se juzga una 
natividad, Casting the Horoscope10, Astrología esotérica, Diccionario de Astrología.

A Leo se le culpa a menudo por una simplificación de la astrología, pero muchos de sus oponentes no es-
tán nada familiarizados con sus libros. Si bien consideraba que el Sol era el centro del horóscopo, no era 
el único elemento que tomaba en consideración para interpretar la carta natal. Es sus libros hay muchos 
ejemplos de una interpretación astrológica más compleja y profunda. Utilizaba las regencias tradicionales, 
los decanatos, los aspectos mayores y menores, las casas, las triplicidades y el parte de la fortuna, y exploró 
sobre el simbolismo de Urano y Neptuno, por entonces recientemente descubiertos. Para él los planetas 
no eran una simple causa de eventos, sino un poder interno que podía transformar la propia personalidad. 
Leo describía la transformación como un proceso alquímico, por ejemplo: “El hierro duro (Marte, Aries) debe 
convertirse en acero fino (Capricornio) [...] y del acero (Saturno) pasaremos al oro (Sol)11“. Trabajaba con la 
carta natal, usaba la astrología horaria y popularizó la técnica de las progresiones secundarias. Su sistema 
astrológico estaba basado en la filosofía teosófica y no es tan simple como, a veces, defienden los lectores 
modernos. Más tarde, sus ideas fueron desarrolladas por Carl Jung (quien adquirió las primeras ediciones de 
sus libros), Dane Rudhyar y otros astrólogos humanistas. Leo consideraba que “podemos elevarnos por en-
cima de las direcciones del horóscopo”. Decía: “Estoy bastante seguro de que cualquiera que se tome de 
la mano a sí mismo e intente erradicar cualquier parte del “mal” en su horóscopo puede hacerlo. Si naciste 
con un mal particular en tu naturaleza, podrías ponerte a trabajar para erradicarlo. Permítanme tomar, por 
ejemplo, un aspecto de la Luna en cuadratura con Marte, que produce irritabilidad, discurso apresurado e 
inclinación a la ira. Al reconocer esto, uno trataría de erradicarlo. Si no lo hiciera, volvería a tener el mismo 
aspecto en el horóscopo de la próxima vida”12.

Leo fue el primero en introducir  la idea de karma en la astrología occidental. Como teósofo, fue un gran crey-



57

ente de la teoría Hindú pero estaba más interesado en el proceso de influir en el futuro que en examinar vidas 
pasadas: “La historia de toda vida comienza como si fuera un libro, y este nacimiento es una de sus páginas. En 
el libro, el pasado fue escrito por el Ego, el futuro aún está por escribirse. Sin embargo, la siguiente página del 
libro es la que se escribe en esta vida. El destino de todo el pasado y el presente está en esta natividad, aun-
que no todo se exprese en la vida actual. Para acelerar nuestro crecimiento debemos agotar nuestro destino 
pasado al invocarnos por nuestra voluntad. Es justamente la voluntad la que finalmente vencerá todo gobierno 
planetario. Ser libre es disminuir los deseos psíquicos, ya que solo cuando hemos superado y transmutado el 
deseo somos auténticamente autosuficientes13”. Para él, la reencarnación tenía un contexto social y podría ser 
una forma de escapar del destino fatal de uno14.

A los 22 años tuvo una experiencia visionaria que le llevó a concluir que el karma era la única explicación ra-
zonable para las desigualdades sociales. Llegó a la conclusión de que no había otra explicación lógica para 
la pobreza y el sufrimiento de las personas más que el castigo por acciones pasadas. Desde su punto de vista, 
el trabajo personal espiritual lleva al bienestar de todos porque después de una buena vida se evoluciona 
en alguien mejor. Afirmó: “Porque cosechamos lo que hemos sembrado (...) Sin reencarnación, venimos aquí para 
nada”15. El profesor Nicholas Campion considera que esta forma de pensar es humanista, en el verdadero sen-
tido renacentista de la palabra16.

El enfoque astrológico de Leo no fue universalmente aceptado en su tiempo. Sus principales oponentes 
fueron Sepharial, AJ Pearce (Zadkiel) y Charles Cater. Este último denunció que  Astrología Esotérica era un 
gran volumen que no contenía prácticamente nada que mereciera la pena.

imagen: Andrea Altamirano



A principios del siglo XX, la astrología estaba prohibida en Inglaterra. La “Ley de Vagabundeo”17 clasificó 
a los astrólogos como “canallas y vagabundos” y cualquier predicción astrológica remunerada se consid-
eraba un procedimiento criminal. A pesar de la riqueza y la posición influyente de Leo, no pudo evadir una 
batalla en la corte judicial. En 1914 fue declarado inocente, pero en 1917 se lo acusó nuevamente. En su 
defensa, escribió un informe de cien páginas en el que argumentaba que las estrellas “orientaban” en lugar 
de “forzar” y que un horóscopo mostraba solo las tendencias, no una afirmación determinista sobre el futuro. 
La corte rechazó su argumentación filosófica y Leo fue declarado culpable de adivinación. Murió poco 
después, a los 57 años.

Leo vinculó la astrología occidental con la oriental a través de la idea del karma y la reencarnación. In-
trodujo el enfoque psicológico en la interpretación astrológica y escribió muchos libros de texto prácticos 
para generaciones de astrólogos. También estaba decidido a establecer una sociedad dedicada a la 
astrología porque creía que esta era la forma correcta de discutirla y promoverla. La Astrological Lodge of 
London, establecida por Leo en 1915, todavía ofrece una clase y conferencias todos los lunes en Londres. 
Esta es una parte importante de su legado.

Campion incluyó a Leo entre los astrólogos más influyentes de la historia. Sin lugar a dudas, era una figura 
compleja y enfrentaba problemas que los astrólogos contemporáneos aún no han resuelto. ¿Debería la 
astrología ser un negocio o no? ¿Son las columnas de horóscopos una caña de pescar para astrólogos 
potenciales? Su respuesta fue simple: popularizar, escribir, organizar y trabajar para un futuro mejor porque 
todas nuestras desgracias son el resultado de un conocimiento imperfecto. Cien años después de la muerte 
de Leo, muchas de sus afirmaciones siguen provocando reflexión.

1  “La revista del astrólogo”
2 “Astrología moderna”
3  https://astrologyforaquarius.com/articles/347/alan-leo-and-modern-astrology
4  Leo, Astrology for All, Fowler & Co, London 1970, p. 93
5 “Astrología de todos”
6  “El horóscopo progresado”
7  “Astrología horaria”
8  “La clave de la propia natividad”
9  “El arte de la síntesis”
10 “ Leer el horóscopo”
11  Leo, Practical Astrology, D.B. Taraporevala Sons and Co. Private Ltd, Bombay 1960, p. 172.
12  Leo, Astrology for All, Fowler&Co, London 1970, p. 333.
13 Alan Leo, Practical Astrology, D.B. Taraporevala Sons and Co. Private Ltd, Bombay 1960, p. 205-206.
14  Nicholas Campion, Astrology and Popular Religion in the Modern West, p. 57.
15  Alan Leo, Practical Astrology, D.B. Taraporevala Sons and Co. Private Ltd, Bombay 1960, p. 189.
16  Campion, Astrology and Popular Religion in the Modern West, p. 57.
17  “Vagrancy Act”, 1824

58



Más información sobre la biografía de Alan Leo:
https://www.skyscript.co.uk/Alan_Leo.html

BIBLIOGRAFÍA:

Kim Farnell, Modern Astrologers: The Lives of Alan and Bessie Leo (2019). Kim Farnell es presidente de la As-
trological Lodge of London (organización astrológica fundada por Alan Leo en 1915).
Nicholas Campion, A History of Western Astrology, vol. I y II, Bloomsbury Academic 2009.
Nicholas Campion, Astrology and Popular Religion in the Modern West, Abingdon, Ashgate 2012.
Geoffrey Cornelius, The Moments of Astrology, The Wessex Astrologer Ltd 2005.

¿Quién escribió este artículo?

¿Quién ilustró este artículo?

MIŁOSŁAWA KROGULSKA

ANDREA ALTAMIRANO

Astróloga polaca y profesora de astrología con 25 años de experiencia. Ha publicado artículos y libros en Polonia, así 
como aparecido en televisión y radio y popularizó la astrología en el país. Dirige la Escuela de Astrología de Varsovia. 
También es co-fundadora de la Asociación Astrológica Polaca, y publica dos revistas trimensuales: “The Tarotist” (El 
tarotista) y “The Professional Astrology” (La Astrología Profesional). Es miembro de la Asociación Astrológica de 
Gran Bretaña desde 2002. Vive y trabaja en Varsovia, Polonia. 

Andrea es de México y estudió arquitectura y también comunicación, está lejos de considerarse fotógrafa pero lo ve 
como uno de sus pasatiempos favoritos.

mii.krogulska@gazeta.pl

alyt.andre@gmail.com
IG. @andre.alyt

59

https://www.skyscript.co.uk/Alan_Leo.html


Todos los caminos, un camino. 
EL SENDERO DE LA DIOSA

SEGUNDA PARTE

por VALERIA CORREIA NOBRE

60



Diversas simbologías integran el folklore del Camino de Santiago. El bordón o bastón, la calabaza, la vieira 
o concha. Todos símbolos o elementos que nos conectan con la imagen del peregrino, pero en particular 
llama la atención un santo y seña que viene desde muy lejos en el tiempo y se aprecia en los suelos del 
sendero. Es la guía que bajó del cielo a la tierra. Se trata de la concha o viera.

La concha, llamada también “venera” (derivado de Venus), es el símbolo por excelencia del viajero que se 
deja llevar por el misticismo de este camino esotérico cuando no religioso.

Venus era la estrella protectora de los peregrinos que se dirigían al Oeste, es así que seguir el brillo de este 
planeta en los cielos se transformó, de acuerdo a los registros históricos, en la guía y santo y seña de los 
peregrinos desde el siglo I a. C., una suerte de GPS que tanto orientaba en lo físico como en lo espiritual. La 
representación simbólica de Venus en la vieira es buscada ahora en las rutas y templos que componen este 
sendero, una concha de bronce, una pintura en un muro indicando al peregrino que va por buen camino.

Antes fue el Callis Ianus o Sendero de Jano, un camino serpenteante de luz al que era conveniente iniciar el 
25 de marzo cerca del equinoccio de primavera, inicio del año astrológico en el grado cero de Aries. Este 
día era el primero del año según la tradición mesopotámica, por ser en ese tiempo que el planeta Venus se 
observa brillar en el horizonte marcando el antiguo Sendero de Anu que marca la dirección del lugar donde 
se esconde el Dios Sol: Finisterre.  

Para los peregrinos el viaje debía terminar alcanzando el destino alrededor del primero de agosto, de igual 
manera que la tradición celta marcaba esa misma fecha para reunirse en los bosques de Lugdunum y festejar 
su Lughnasad, fiesta en honor del dios Lugh.

El romano Marco Vipsanio Agrippa, amigo íntimo de César Augusto, en los albores de la era cristiana ordenó 
el territorio que componía al mundo conocido hasta entonces y lo representó como un círculo de la tierra.  
Orbis terrarvm,  dibujó una línea, el decumanus, de Este a Oeste a modo de patrón que regía las horas.  Su 
centro era la ciudad de Roma y sus extremos eran el templo del Sol o Ara Solis en Finisterre, y el templo de la 
luna o Ara Lunis del templo de Artemisa-Diana en Éfeso en el Egeo turco.  Efeso fue conocido como la Puerta 
de Oriente y Finisterre la puerta de Oc-
cidente, y era Jano el dios que protegía 
las dos puertas.  Era Jano el dios de ini-
cios y finales. De su nombre deriva el del 
primer mes del año, enero.

Pero en este afán de poner inicios y 
cierres, puertas de entrada y de sali-
da y un orden en la Tierra que refleje 
el orden cósmico, los romanos peregri-
nos que seguían el “Sendero de Jano” 
en dirección a las tierras lucenses en el 
siglo I, desde Roma, llegaban por bar-
co  o de a pie por tierras galas y se 
dirigían al templo de Venus Pyrinea, en el 
Cap de Creu, un templo cuyos cimientos 
ocuparon el macizo de origen volcáni-
co (al norte de Cataluña en las costas 
del Mediterráneo), y culminaban su via-
je en el Ara Solis en el Cabo Touriñan, 

61



punto más occidental de Hispania, en las costas gallegas. Allí Venus recibía también a los navegantes 
que alcanzaban la costa desde Roma hacía el Finis Terrae. Pero como el lugar es extremadamente difícil 
de navegar, los barcos fondeaban un poco al sur del cabo y se tomaba tierra en el actual Port-LLigat, el 
“Puerto de Llegada” que recibía a los peregrinos hacía el oeste en el fondeadero más cercano al templo 
de Venus Pyrinea. 

El camino moría en el Ara Solis en el Cabo Touriñan, punto más occidental de Hispania, en las costas gallegas.

En un tiempo más antiguo aún a los del Imperio Romano, el camino era en realidad el “camino de las ocas 
salvajes”, lo que lo transforma en el sendero que lleva a la búsqueda interna en honor de la diosa guiado 
por la estrella Venus, planeta que representa la energía femenina.

La vieira es la misma concha sobre la que aparece la diosa Venus en su nacimiento en la tradición romana 
o la Afrodita griega que no es más que una reproducción de la diosa regente de las aguas, la contraparte 
femenina de Lugh:  Lusina. Una diosa o hada dadora de vida, también llamada en el folklore europeo Reina 
Pedoca, un personaje con pies de oca, cuyo mito describe la transformación de las piernas de este perso-
naje en las patas de este palmípedo. 

El “Callis Ianus” rememora el discurrir del sol en el firmamento según el antiguo “Sendero de Anu” sumerio. Y 
en Hispania, la tierra que primero es iluminada por la luz del sol en la mañana del equinoccio es el Cap de 
Creus, el punto más oriental de la península. Y la última en recibir la luz es el cabo Touriñán.

Jano es la luz, es Lug y el camino serpenteante de la Vía Láctea conduce desde la luz a la oscuridad  y la 
muerte del ser solar para reiniciar una nueva existencia. De eso se trata el camino del héroe.

Pero todo el recorrido es un sinfín de simbolismos y honores a los dioses astrólogicos. Unos de los dioses a 
los que se homenajeaba obviamente fue Mercurio. En honor a este, se iban formando altares de piedra con 
forma de montaña. Se agregaba a la pila una piedra pidiendo la fuerza necesaria para continuar que al 
mismo tiempo simbolizaba los pecados o defectos que querían perderse por medio del rito iniciático.

Lo que podemos deducir es que toda esta historia acerca de seguir los pasos del Sol, dador de vida a 
través del recorrido en el cielo de la Vía Láctea se trata de embeberse de la energía de la vida y de la 
muerte en busca del conocimiento de sí mismo. Ir y volver a casa renacido. Tal como lo hace el sol cada 
nuevo año al tocar el punto cero del signo de Aries.

62



Para seguir este camino necesitamos de Venus. Este planeta, que brilla como una estrella con luz propia, 
que indica con su presencia en el horizonte el inicio del año solar y el inicio del sendero celeste de Anu en 
la noche, que se corresponde con la posición equinoccial del Sol durante el día. Es Venus la que indica la 
dirección en la que va a esconderse el sol. Es la simbología de la oca la que va a guiar al iniciado en su 
senda. Pero ello tiene tanta tela para cortar que no será posible desplegar este asunto mágico y misterioso 
en este artículo. Quizás, quién sabe, pronto…

¿Quién escribió este artículo?

VALERIA CORREIA NOBRE

Valeria Correia Nobre nació en 1968 en la ciudad de Buenos Aires. Heredó de sus ancestros el interés por los 
lenguajes simbólicos y el poder de la naturaleza. Astróloga desde hace más de veinticinco años, se formó en diversas 
disciplinas. La fitoterapia, la botánica, el sistema floral del Dr. de Bach, el tarot, las runas son algunas de las prácticas 
que integró a su trabajo terapéutico. Vivió los últimos quince años a los pies del Sagrado Cerro Uritorco, Capilla del 
Monte, provincia de Córdoba y allí realizó un profundo trabajo espiritual descifrando diversos códigos esotéricos de 
la ciudad etérica de Erks. Actualmente vive en España y brinda consulta, guía y servicio en los procesos de cambio y 
evolución de la conciencia en forma presencial o a distancia.

vcorreianobre@hotmail.com 
FB. melodijovenus
IG. @melodijovenus

melodijovenus.blogspot.com

¿Te gustaría publicitar tu curso, web o servicio? 

Escribe a 
redacción@revistastellium.com

63

TU PUBLICIDAD PODRÍA ESTAR AQUÍ Y TAMBIÉN 
ESTARÍAS APOYANDO ESTE PROYECTO

http://melodijovenus.blogspot.com
mailto:redaccion%40revistastellium.com?subject=Publicar%20en%20Stellium


sección dedicada a astrólogxs o amigxs afines

PUENTES

EL TEMPLE DEL ALMA
COMO CAMINO DE CURACIÓN.
Entrevista a Claudio Kutzwor

por ALEJO LÓPEZ

64



Para esta entrevista, tuvimos el placer de entrevistar a Claudio Kutzwor, un curandero 
que trabaja con plantas sagradas desde el grupo Hermanosis, una asociación para el 
desarrollo humano. Claudio comenzó a estudiar medicina tradicional amazónica en 
1996 y actualmente es miembro del consejo interamericano de espiritualidad indígena. 
Por el covid, tuvimos que hacer la entrevista online. Él desde Madrid, mate en mano, 
entre risas y anécdotas nos contó su andar por el camino de la medicina tradicional y 
por qué el trabajo con plantas sagradas trae un paradigma esperanzador y sanador 
para cada unx de nosotrxs. Gracias, Claudio, por tanto amor, predisposición y guía.

Michael Harner decía: “La gente me pregunta: ‘¿Cómo se sabe que alguien es un Chamán?’ 
Yo contesto: ‘Es muy simple. Está viajando a otros mundos. Y está haciendo milagros’”. En-
tonces me interesa saber cómo interpretas qué es un Chamán y si estarías de acuerdo con 
esta definición.

Bueno… lo primero, la palabra Chamán. La palabra Chamán viene de un contexto particular que 
es la tundra siberiana. Es una palabra que viene desde allí y está ligada a la práctica de medicina 
tradicional en ese lugar del mundo. Entonces, es una palabra que está muy ligada a un contexto 
determinado y a una comunidad determinada. Siempre está ligada a la comunidad y a la persona 
que allí vive... y que ayuda a la comunidad. En nuestro contexto, en mi contexto donde yo nací en 
Argentina y luego estuve muchos años en el Perú, allí pues… la palabra Chamán no se utiliza. La 
palabra Chamán es una palabra que utilizan los occidentales. No es una palabra que se utiliza en 
el común de las comunidades indígenas. Allí, esta persona que ayuda a la comunidad puede tener 
muchas diferentes especializaciones: hay curanderos, hay hierberos, hay sobadores, hay parteras, 
hay hueseros, perfumeros, tabaqueros; son personas que viven en la misma comunidad, que recibieron 
el conocimiento por tradición, es decir, porque vino de su familia o sus abuelos ya tenían ese cono-
cimiento o sus bisabuelos ya tenían ese conocimiento. Y también haría una distinción si son personas 
en una comunidad indígena o en una comunidad mestiza. Si es una comunidad indígena hay una 
tradición de pasar el conocimiento transgeneracionalmente, de abuelos a nietos, de padres a hi-
jos… Si es una comunidad mestiza ya hay una apertura, ya hay una mezcla con occidentales y con 
otros caminos y ya ahí llega el conocimiento de diferente forma. Ya no es una transmisión familiar. 
Pudo haber sido por una relación entre un especialista, un médico tradicional, y una persona que al 
final terminó convirtiéndose en eso porque recibió el conocimiento. Entonces, para resumir, ¿qué es 
un Chamán? Un Chamán es una persona que está al servicio de su comunidad. No hace milagros. 
Tiene conocimiento y trabaja para su comunidad. Está al servicio de la comunidad de personas que 
confían en él y que tienen una relación con él. 

En este sentido, entonces ¿muchas personas son chamanes?

Sí, bueno, pero vamos a salir de la particularidad del chamán siberiano para irnos a la comunidad 
hispanoparlante, de Latinoamericana de donde yo vengo, donde yo crecí. Tanto en Argentina 
como en el Perú, como en muchos países de Latinoamérica, los curanderos son personas que tienen 
conocimiento de medicina tradicional. La palabra curandero es una palabra que en España está 
mal vista. Pero en el contexto de donde yo vengo el curandero es una persona a la que se recurre 
antes de ir al médico de bata blanca, tradicional de medicina alopática. Este es una persona que 
normalmente… Te cuento un poco más de mi historia personal de cómo entraron en mi vida los cu-
randeros en Argentina. Yo crecí teniendo de chiquito mucho asma, tenía muchos ataques, muchas W
il

l
ia

m
 B

l
a
k
e 

-
 E

l
 g

r
a
n
 d

r
a
g
ó
n
 r

oj
o
 y

 l
a
 m

u
je

r
 v

e
s
ti

d
a
 d

e 
s
ol

65



crisis asmáticas y mi papá y mi mamá buscaron todas las formas posibles de poder ayudarme. No 
solamente con la medicina alopática sino que también me llevaron a la consulta de homeópatas 
y me llevaron también a la consulta de varios curanderos. Y los curanderos en Argentina, si yo no 
recuerdo mal, hacían dos prácticas muy especiales. Una a nivel energético y otra a nivel físico, te 
daban plantas. Y así un curandero le recomendó a mi mamá que me diera un aceite con flores de 
manzanilla en forma de friegas en el pecho, vahos con hojas de eucalipto. Y después también a 
nivel energético lo que hacen es cortar el mal de ojo y cortar el empacho y muchas otras prácticas. 
Entonces el primer contacto fue con un curandero para que me diera plantas para mi asma. Y me 
acuerdo de una anécdota de esto... (ríe) Ese famoso aceite de manzanilla estaba en la cocina de 
mi casa. Un día, en medio de la noche llamé para que me trajeran agua. Mi papá trajo una taza 
pensando que era agua y era el aceite y cuando fui a tomar dije que no quería y mi papá me dijo 
que no eran horas de molestar así que me lo tomé, y me hizo vomitar. Fue un desastre. Mi papá pidiendo 
perdón, yo llorando, fue gracioso, (ríe). Esta es la anécdota. Y estos fueron mis primeros pasos con 
los curanderos en Argentina. Luego, cuando tenía 17 años, mi madre nos regaló a mi hermano y a 
mí un taller de chamanismo con tambor. Se hacía un viaje chamánico con tambor para buscar el 
animal de poder. Vino en aquella oportunidad una mujer de Méjico hasta Argentina para darlo. 
Un taller de dos días en que te enseñaban a tocar el tambor, te enseñaban el viaje chamánico, a 
traer tu animal de poder y a hacer consultas a tu animal de poder. A mí me ayudó mucho porque te 
diré que entonces salimos una noche y tuvimos un accidente porque veníamos muy pasados. Yo salí 
absolutamente ileso pero me quedé totalmente shockeado. Y esta chamana mejicana, en el primer 
viaje chamánico que hicimos yo le conté lo que me había pasado y me dijo: “Vale, vamos a hacer 
una recuperación del alma contigo”. Y fue una experiencia muy bonita porque hicimos el viaje juntos 
y ella lo que hizo para mí fue traer como esa parte de mí que se había perdido en el accidente. Me 
ayudó a integrar un poco mejor lo que me había pasado. Y esa fue mi primera experiencia con el 
chamanismo justamente de la escuela de Michael Harner. Es la escuela del chamanismo que integra 
el tambor y que tiene muchos niveles. Muy a nivel mental, muy de conocimiento cognitivo y que ofrece 
este tipo de trabajo de la recuperación del alma, del viaje con los animales de poder y esos fueron 
los primeros pasitos en ese mundo.

¿Qué opinión te merece 
el chamanismo transcul-
tural? Porque actual-
mente, con el movimiento 
New Age, se ha generado 
una explosión de prác-
ticas chamánicas y a 
veces me pregunto qué 
tan auténticas son y qué 
pueden aportar. 

Para mí la efectividad es la 
medida de la verdad. En-
tonces, donde yo aprendí 
en la casa de los maestros 
que a mí me enseñaron, 
siempre había una fila de 

66

Centro de Acogida donde Hermanosis realiza sus retiros



personas esperando a ser atendidas y no eran personas que venían de nuestro mundo, sino que 
eran personas de su comunidad. Entonces, esto me mostraba primero, que era una persona de bien, 
segundo que era una persona de fiar, porque si no la gente no vuelve. Tercero, que las prácticas que 
realizaba, si se siguen realizando, es porque sirven. Porque él las aprendió de su abuelo y su abuelo 
de su abuelo y así vino la tradición. Entonces, creo que el movimiento New Age trajo algunas cosas 
buenas y algunas cosas malas. En muchos casos fomenta mucho cosas que no tienen raíz fuerte. Eso 
hace que tenga poca seriedad. ¿Qué es una raíz fuerte para nosotros? Pues, en la medicina tradi-
cional nuestra, indígena, una persona. para empezar a ejercer su profesión como médico tradicional, 
al menos tiene que estar estudiando 10 años. Como poco. Y el estudio no solamente es una cosa 
cognitiva, sino que además es un proceso de preparación del cuerpo, en todos los aspectos, a nivel 
físico, a nivel energético, a nivel psicológico y a nivel espiritual. A todos los niveles debe prepararse 
esa persona. Y recién después de todo eso quizás alguien lo toma en cuenta si es efectivo, y a partir 
de ahí se le da la oportunidad en la comunidad de poder ejercer su trabajo. Entonces, lo que yo 
veo en el movimiento New Age es una falta de seriedad en los tiempos de aprendizaje, en contrastar 
los métodos. Y bueno, como que todo es… Como dice el dicho: cuando una persona conoce de 
mucho pero sabe de poco… no lo recuerdo. Esta es mi impresión.  

¿Y cómo llegaste del curso de trabajar con el animal de poder a trabajar con plantas?

Vale, pues el salto fue así. Yo tuve un accidente de coche porque iba muy pasado. Tuve una adoles-
cencia muy efervescente, con mucha rebeldía, con mucha violencia, con muchos excesos de todo tipo y 
con mucho abandono por parte de mis padres y falta de cuidado. Entonces fue una adolescencia muy 
terrible, muy dura. Dentro de lo adolescente yo era muy violento, muy pendenciero y estaba muy mal. Esto 
fue así durante unos cuantos años, hasta que decidí entrar en un proceso terapéutico, en una psicotera-
pia, y el terapeuta con el que empecé el proceso terapéutico, además de ser psicólogo era también 
curandero que trabajaba con plantas y con adicciones, justamente lo que yo tenía. Tenía adicciones 
y tenía un proceso espiritual muy complicado y anímicamente, emocionalmente también estaba muy muy 
fastidiado, muy triste y me sentía muy perdido, muy muy perdido. Parte del proceso terapéutico consistía en 
tomar plantas depurativas, de purga, para limpiar mi cuerpo, plantas vomitivas, todo tipo de plantas dep-
urativas. Y después, algunas plantas maestras un poco más adelante, las que se llaman plantas maestras. 
Entonces en todo ese proceso que duró unos 4 o 5 años de terapia, él trajo a Argentina a un curandero 
peruano, un ayahuasquero peruano a dar ceremonias, y como parte del proceso me dijo: “Tienes que 
tomar esta planta que te va a ir muy bien” y bueno, pues, como me lo recomendaba mi terapeuta, allá que 
fui. Y ahí fue un poco el comienzo del cambio de mi vida. Cuando terminé ese proceso de psicoterapia en 
Argentina decidí viajar a donde este curandero vivía para curarme el asma. Entonces así fue como viajé 
por primera vez al Perú para encontrar cura a la enfermedad que yo tenía en mis pulmones.

¿Cuántos años tenías entonces?

Tenía unos 23, 24 años.. Fue en el 92, 95. Entonces viajé a aquellas partes del Perú. En aquella época 
todavía no había mucha gente blanca por ahí dando vueltas, por aquellos montes. Esto era muy gracio-
so, llegar yo ahí a la comunidad, y la gente salía a mirarme. También recuerdo que en uno de mis viajes 
me llevé un truco de magia que es un dedo falso, el dedo pulgar falso. El éxito del año fue eso (ríe). Me 
sacaba y me metía el pañuelo dentro del dedo y la gente se volvía loca. Tenía a 30 personas que me 
miraban y pedían que hiciera de vuelta el truco. Y yo estaba saliendo de mi adolescencia, tenía 24 o 23 
años. Así que así pasó, buscando la cura para el asma a través de las plantas. 

67



¿Hubo un momento en que dijiste “me quiero dedicar a esto” o fue sin querer que te fuiste 
encontrando en la práctica para otras personas?

Esto sucedió también de forma paulatina. Yo empecé a viajar ahí, mi asma mejoró mucho por las 
plantas que tomé y seguí yendo y al mismo tiempo que, al pasar tanto tiempo allí para tomar plantas, 
para curarme, sucedió que empecé a entender muchas cosas del mundo de las plantas, del mundo 
de cómo trabajaba mi maestro. Y empecé a contrastar lo que yo estaba entendiendo con lo que él 
hacía. Porque allí la transmisión del conocimiento no es como en la universidad, sino que allí uno va 
entendiendo cosas y va  contrastando con este guía o maestro (que siempre es muy bueno tener) y 
él te va diciendo si estás en lo cierto o no. Pero no es él el que te da una clase para decirte cómo 
son las cosas sino que es a través de la experiencia. Y entonces, ¿cómo me transformé en lo que yo 
hago hoy? Pues, fue básicamente a través de un permiso que recibí. El me dio el permiso de poder 
hacer lo que él hacía. Después de estar muchos años con él me dijo: “ahora voy a darte la primera 
botella de ayahuasca”, que pude traer conmigo a mi casa. Me la dio él para que la tomara solo y 
yo sólo hiciera el proceso de aprendizaje que tenía que hacer. Y esta no era sólo ayahuasca sino 
muchas otras plantas. En el proceso te afectaban todas las plantas que la rodeaban, era lo curioso. 
Para el aprendiz, surfear esa ola era el bautismo, el ritual de transición porque en el mundo indígena, 
en el camino tradicional indígena, los rituales tienen un valor fundamental de transformación de todos 
los hombres y las mujeres que participan en ellos. Y esto lo recalco mucho porque en nuestra socie-
dad el mundo del ritual es fundamental. Ritualizar sigue siendo muy importante. Lo llevamos todos los 
seres humanos en nuestras células. Los rituales para mí son muy importantes. Ayudan a poder hacer 
los movimientos de transición en nuestra vida. Tenemos rituales de muerte, tenemos rituales de unión, 
tenemos rituales de nacimiento, es decir, tenemos muchos rituales. Pues allí también hay un ritual y a 
través de ese ritual recibí el permiso.

¿Y después estudiaste psicología?

Sí, después estudié psicoterapia, sí. Bueno, hice una certificación en una técnica psicoterapéutica 
que se llama Análisis Transaccional y después además me interesaron otras muchas cosas, me in-
teresó la acupuntura, la kinesiología, la homeopatía, la alimentación, entonces también estudié nu-

68

C
en

tr
o
 d

e 
A
co

g
id

a
 d

on
d
e 

H
er

m
a
n
o
s
is

r
e
a
l
iz

a
 s

u
s
 r

et
ir

o
s



trición celular, hice algunas formaciones sobre Medicina Tradicional China, sobre acupuntura porque 
quería aprender cómo funcionaba la energía por los meridianos del cuerpo y ahí me fui especiali-
zando en diferentes cosas que tenían que ver con el mundo de la medicina tradicional indígena. Lo 
especial que tiene esta medicina tradicional es que tiene un conocimiento y una forma de entender 
la salud y un conocimiento y una forma de entender la enfermedad que es muy diferente a cómo 
la entendemos nosotros en nuestra sociedad. Una persona que está triste en nuestra sociedad es 
una persona que está triste, pero en el mundo tradicional indígena una persona entristecida es una 
persona que está enferma. La tristeza no es algo normal. Puede tener implicaciones espirituales, im-
plicaciones energéticas y repercute a nivel físico y a nivel psicológico porque impide a la persona 
funcionar. Digamos que en las comunidades nada se pasa por alto. Si una persona no consigue el 
sustento diario para vivir es que pasa algo. Para nosotros, una persona que no se sabe ganar la 
vida con 40 años, con 50 años, pues se lo deja de lado. No es que las comunidades son un lugar 
fantástico, todo está bien, no. No es que allí no haya infiernos pero en algunos aspectos funcionan 
muy bien. 

Es entonces como que la comunidad se responsabiliza de lo que le pase, de que alguien 
tenga algún problema.

No sé si es que la comunidad se responsabiliza. Yo de lo que te hablo es de la relación que tiene el 
curandero con una persona de la comunidad. No puedo pescar. Mi vecino sale a las 08:00, tira la 
red y le salen 30 peces. Yo salgo a las 08:00, me pongo al lado de él, tiro la red y saco 3. ¿Por qué 
me pasa esto? Me voy a ver al curandero. Entonces el curandero te pregunta qué está pasando 
con algunas cosas que le llaman la atención y ahí empieza la interpretación: qué está pasando en el 
mundo de esta persona. Porque la naturaleza le está dando un reflejo, le está dando un matiz que le 
lleva a ver al curandero. Entonces hay algo que trabajar. A veces el bloqueo puede ser energético, 
a veces el bloqueo puede ser espiritual, a veces el bloqueo puede ser porque hay algo fuera de 
orden en su mundo y bueno, desde ahí se trabaja.

Pero entonces la persona igualmente tiene que hacer un trabajo. Antes dijiste “el chamán no 
hace milagros”.

Para nosotros el trabajo más importante que tiene el Chamán en medicina tradicional es que no 
puede haber un acto de sanación si no hay un acto de responsabilidad por parte del paciente. 
Sin ese acto de responsabilidad del paciente no puede haber ningún acto de sanación. Nunca 
el curandero trabaja como el médico de nuestra sociedad. Yo tengo un dolor y lo que me da es 
un paliativo al dolor, no me da una solución al dolor, lo que me da es una aspirina. En cambio en 
el otro sistema de medicina tradicional se da si se entiende, si se sabe el camino de salida a ese 
dolor. Se da el proceso de aprendizaje para que ese dolor tenga significado y si uno encuentra ese 
significado en el dolor, eso significa que ese dolor sirve para algo. No es un dolor inútil. Porque trae 
una enseñanza.

¿Vos crees que cualquier enfermedad se puede curar con estos métodos? 

No. No creo que se pueda curar cualquier enfermedad con esto. No. Creo que la enfermedad y la 
muerte son inherentes al ser humano. Todos enfermamos y morimos. Pero lo que sí creo es que este tipo 

69

C
en

tr
o
 d

e 
A
co

g
id

a
 d

on
d
e 

H
er

m
a
n
o
s
is

r
e
a
l
iz

a
 s

u
s
 r

et
ir

o
s



de medicina aporta una puerta a poder integrar lo mejor en la vida. La enfermedad y la muerte no 
es algo contra lo que uno lucha, sino que es un proceso que uno tiene que vivir, como el proceso 
de nacer. Y el entendimiento de que la vida tiene dolor, de que es la letra chica de estar vivo, es un 
entendimiento que el mundo de la medicina tradicional aporta. No es algo ajeno. Eso es una gran 
diferencia con nosotros, con nuestra sociedad, que da la espalda al dolor, al dolor propio, al dolor 
ajeno, a la enfermedad, al proceso de deterioro y a la muerte. Nuestra sociedad da la espalda a 
la muerte.

¿Cualquier persona puede hacer trabajo con plantas o puede ser peligroso?

Siempre lo más importante, para un trabajo con plantas es el para qué, para qué lo querés hacer. Eso 
tiene que tenerlo claro la persona que tiene la necesidad: para qué voy a buscar esto, para qué lo 
voy a hacer. Con esto claro, puedo comenzar a mirar dónde o con quién. Creo que la medicina con 
plantas no es para todas las personas. Para saber si está bien eso para mí, lo primero que tiene que 
hacer quien me va a dar una planta es entrevistarme y saber de mí, y saber de mi salud física, y saber 
de mi salud mental, y saber de mis necesidades, de mi para qué. Y comprender si puede cubrir las 
necesidades de sanación de esa persona. Porque si no se puede cubrir esa necesidad, tiene que 
haber honestidad y decir “Eso no se puede”, o “eso yo no puedo”, o “esto no es para eso”.

¿También puede que no sea terapéutica en el sentido de curar algo sino para pedir algo?

Sí, vamos a definirlo así, de esta forma. Eso se puede hacer. Se puede acudir a una sesión para pedir 
algo, para pedir claridad en un asunto por ejemplo.

Hay algunos arquetipos que nosotros relacionamos con la figura del chamán. Quería pre-
guntarte si te sentís identificado con estos arquetipos. Uno es el de Mercurio, que rige la 
comunicación y el lenguaje, pero también guía las almas en el mundo de los muertos. ¿Vos 
sentís que ese puede ser uno de los arquetipos del trabajo con plantas?

Creo que está muy presente esta analogía en el proceso en el que algunas plantas nos invita a atrave-
sar: justamente el arquetipo de Mercurio. ¿Por qué? Nosotros decimos que el trabajo chamánico 
siempre ofrece un desafío que está a la medida del alma de cada persona y atravesar ese desafío 
nos devuelve resiliencia. Lo que devuelve es el temple del alma, el temple como propiedad de los 
metales, que se endurecen, se templa el alma. Entonces, ¿cómo está Mercurio en esto? Imaginate 
que un alma que hace muchas veces ese camino de ida y vuelta entre el cielo y el infierno, se tem-
pla porque a medida que comienza a conocer el camino entre ambas orillas deja de tener miedo 
a los remolinos que hay por el medio del río. ¿Se entiende? Entonces de la mano del barquero, de 
la mano de Mercurio, que es quien nos lleva de un lado a otro permanentemente, lo que vamos 
entendiendo es ese camino y, de tanto que lo recorremos, dejamos de tenerle miedo. No es que 
dejamos de sentirlo sino que dejamos de tener miedo. Porque sabemos que eso está ahí, sabemos 
que acá puede haber una roca, acá puede haber un remolino, imaginando un río como metáfora y 
el barquero atravesando el río que lleva las almas. Entonces, yo creo que sí, que está muy presente 
ese arquetipo en el viaje que ofrece el mundo chamánico, el viaje que ofrecen los rituales del mundo 
chamánico. Los rituales son el viaje, el ritual es el viaje. ¿Por qué? Porque es un momento sin tiempo, 
se sabe cuándo empieza pero no se sabe cuándo termina. Se termina cuando el espíritu decide 
que tiene que terminar. Es transformador porque atravesar ese camino te transforma porque trae un 

70



conocimiento nuevo. Y bueno, vamos de la mano de alguien, vamos de la mano de ese barquero, 
no lo hacemos solo.

Melanie Reinhart relaciona a Quirón con el arquetipo del chamán. Quirón es un centauro 
que era experto en curar a los demás pero no podía curarse a sí mismo. ¿Creés que está 
relacionado con el mundo chamánico, que a medida que van curando su propia herida se 
convierten en maestros o guías? ¿Las personas que toman plantas terminan convirtiéndose 
en chamanes?

No creo que sea así. Yo creo que hay que tener vocación de servicio. Uno tiene que querer ponerse al 
servicio de otras personas. Primero tienes que tener vocación de servicio. Segundo, tienes que amar 
mucho a las personas. Y tercero, te tiene que gustar lo que querés. Yo encuentro en esto la misión de 
mi vida, estar al servicio de otras personas desde mi lugar, que es este, el camino del hombre medici-
na, el camino del curandero. Hay mucha gente que toma plantas y no se convierten en curanderos. 
Pero sí hay un mito que es que el sanador tiene que curar su herida, el mito del sanador herido. Y 
Quirón no se puede curar a sí mismo por más que curaba a otros, ¿verdad? Por eso nosotros no po-
demos curarnos a nosotros mismos. Yo no sé si en astrología uno mismo se puede hacer su carta o si 
uno mismo puede hacer su trabajo a sí mismo, o es mejor siempre ir a lo de otro astrólogo para que 
nos haga ver lo que no vemos, porque tenemos puntos ciegos todos. Entonces, yo creo que aquí 
funciona igual. Yo no me puedo curar solo. Yo necesito de otro para que me ayude. Es decir, todos, 
por lo menos en mi mundo, en el mundo de la sanación, de la medicina tradicional, necesitamos tener 
un espacio de pacientes, necesitamos seguir teniendo un espacio de estudiantes, necesitamos cubrir 
todos los espacios: paciente, estudiante, guía. Tienen que estar cubiertas todas las fases. Uno nunca 
deja de ser un alumno, ni deja de ser un maestro, ni deja de ser un aprendiz. Y el sanador tiene que 
conocer su herida, por supuesto que sí. Yo no me curé el asma en el Perú, me mejoró mucho. Pero, 

71

A
d
ol

f
 H

ir
em

y
 H

ir
s
ch

l
, 
D
ie

 S
e
el

en
 d

e
s
 A

ch
er

on
 

(L
a
s
 a

l
m
a
s
 d

el
 r

ío
 A

qu
er

on
t
e)



de verdad que, de tanto intentar curarme, fueron apareciendo todas las heridas que generaron ese 
herida de asma, y la fui sanando y la fui entendiendo. Eso sí sucedió. Y así funciona Quirón también, 
claro, él no puede curarse su propia herida pero se hace experto en conocer cómo le pasó y qué 
pasó y cómo ayudar a otros en ese camino.

Me parece interesante, porque puede ser, no sé si peligroso, pero estar todo el tiempo 
en contacto con personas que tienen problemas y ayudarles y ver que mejoran, creo que 
puede generar una hiperinflación de uno mismo.

Por supuesto, muy importante, esto que estás diciendo es fundamental. Por lo menos, desde mi punto de 
vista, en nuestro trabajo con plantas, todas las personas que estamos al servicio de otras personas, en 
el ámbito de la psicoterapia, en el ámbito de terapia, en el ámbito de sanación, tenemos que estar en 
supervisión permanente para no hacer una transferencia hacia nuestros clientes, consultantes, pacientes 
de lo que es nuestro. Es decir, mientras más limpios estamos nosotros, mejor podemos entregar aquello 
que tenemos para dar. Entonces, en este mundo, en el mundo mío por lo menos, en el mundo de las tera-
pias, las psicoterapias, la sanación, el chamanismo y las plantas, yo, pues estoy en terapia y continúo 
en terapia al mismo tiempo que soy terapeuta, es muy importante estar supervisado. Porque queremos 
evitar esto, queremos llegar limpios al momento de la consulta, queremos llegar en buen estado y para 
eso tenemos que hacer nuestro propio proceso y nosotros tenemos puntos ciegos, todos, entonces 
necesitamos espejos que nos ayuden a ver aquello en lo que tenemos que mejorar.

Quiero preguntarte cuestiones más sociales. Por ejemplo, la marihuana es una planta sagrada, 
entonces, el uso que la gente hace para divertirse, ¿cómo está visto desde el punto de vista 
de la medicina del Perú?

Bueno, vamos a mirar los dos aspectos. Un aspecto de esto es el que consume. El otro aspecto es lo 
consumido: la planta. Desde nuestra cosmovisión, la planta y todas las plantas y todo lo que hay en la 
tierra tiene un espíritu. La roca es un espíritu haciendo experiencia de roca, y el río es un espíritu hacien-
do experiencia de río y la planta es un espíritu haciendo experiencia de planta. La planta de la mari-
huana tiene un espíritu muy fuerte, muy potente, muy poderoso. Entonces, desde nuestro conocimiento, 
cuando uno ofende un espíritu, ese espíritu puede tomar represalias. Una de ellas es la adicción. ¿Por 
qué? Porque uno toma ese espíritu, lo utiliza sin respeto. Desde el mundo de las plantas, de las ceremo-
nias, todo está en relación, estamos todos interrelacionados. Entonces, si yo entro en relación con un 
espíritu fuertísimo como este, sin respeto… Si lo hiciera con una persona, esa otra persona no se sentiría 
bien conmigo y además me rechazaría. Probablemente, tomaría medidas en consecuencia de mi for-
ma de ser de tratar y ser tratado. Pues, con el espíritu de las plantas, igual. Entonces, claro, las plantas 
de poder, las plantas maestras (la marihuana es una) necesitan un cuidado, no son plantas que uno 
puede tomar a la ligera. De esto podríamos hablar mucho más, del mundo del espíritu de las plantas. 
Luego, tenemos el punto de vista del consumidor, la óptica del que consume. ¿Para qué lo hace? Algu-
nas personas lo hacen con motivo, otras personas lo hacen por hábito. Pero lo interesante es el para 
qué, qué le está pasando a esta persona que necesita eso, para qué lo hace, cuánto lo hace, cómo 
lo hace, en qué contexto lo hace. Entonces acá también hay todo un mundo que hay que entender, 
del porqué del consumo. Entonces, yo creo que hay una balanza de riesgo. Todo tiene un precio. En 
el consumo de las sustancias hay una balanza de riesgos y placeres, entonces en esa balanza, cada 
uno toma sus decisiones.

72



¿El efecto que tiene una planta, es una cuestión celular/biológica o es que esa planta tiene 
una intención?

Las plantas son neutras, no son buenas, no son malas. Es remedio o es veneno, de acuerdo a la can-
tidad, todo está adentro nuestro.

O sea que, en realidad, depende más de la intención de uno.

Solamente depende de la intención de uno (ríe). La planta es un ser neutro. Es decir, son como una 
biblioteca. Tú vas a la biblioteca y por ir a la biblioteca no vas a haber aprendido nada. Tienes que 
agarrar un libro y ponerte a leer. Y de acuerdo a lo que hay dentro tuyo vas a elegir una literatura u 
otra. Algunos van a la biblioteca a aprender cómo suturar una herida y ven libros de cirugía. Y otros 
van a la biblioteca a aprender a hacer bombas para reventar colegios. Eso está dentro del ser 
humano (ríe). La biblioteca está ahí, está llena de libros y de conocimiento. Y las plantas son iguales. 
Las plantas están ahí, están llenas de conocimiento. Han estado a la vera del camino de los seres 
humanos toda la vida para asistir, para ayudar, para acompañar. Son los humanos los que las toman 
y con ellas hacen algo o no hacen nada.

¿En qué consiste Plantaforma y cómo surgió?

La Plantaforma se creó 14 o 15 años atrás, cuando aquí en España metieron preso a un personaje 
que se llama Alberto Varela. A este hombre lo encontraron, le hicieron un allanamiento en su casa.Es-
taba en una ceremonia. La policía encontró una película porno colocada en la ceremonia y había 
habido denuncias sobre él, sobre abusos. Todo esto salió a la luz, en el telediario, de forma muy 

73



violenta y muy impactante. Nosotros, todos lo que hacíamos un trabajo serio con esta medicina, con 
ayahuasca, con plantas, no sabíamos qué estaba pasando. No sabíamos si era que comenzaba 
un proceso de prohibición en España o si iban a ir por nosotros, por todos nosotros, los que traba-
jábamos con esto o hablábamos de esto. No sabíamos qué estaba pasando. Entonces decidimos 
reunirnos. Entonces hubo una convocatoria sobre el conocimiento que teníamos de todas las perso-
nas que tenían una trayectoria seria y tenían una trayectoria con una raíz. Llamamos a las personas 
que tenían mucho tiempo de existencia convidando plantas y que su trabajo tenía un linaje, ya sea 
un linaje religioso, como son las religiones que convidan ayahuasca, ya sea que fueran del mundo 
indígena o del mundo de la psicoterapia. Que haya un linaje. Esta es una medicina, la medicina 
de las plantas, es una medicina que viene de otro lugar, de otra cultura y otro contexto. Y nosotros 
hacemos este puente transcultural y lo metemos acá, pero no nació en nosotros acá. Aquí se per-
dió el conocimiento, aunque existieron muchos abuelitos y abuelitas que sabían qué planta tomar 
cuando uno se sentía mal pero ese conocimiento de los pueblos se fue cayendo, se fue perdiendo con 
el tiempo. Entonces nosotros hacemos una reintroducción del conocimiento de las plantas desde 
el conocimiento de la Amazonia, desde el conocimiento indígena. Entonces, nosotros nos reunimos 
para vernos y saber quiénes éramos y qué estaba pasando y hablar de cómo hacer para defend-
ernos. Porque había mucho de… primero de que se ponía el mundo de las plantas de mala manera, 
se hablaba mal. Y esto, como te expliqué antes, no son las plantas, son las personas las que hacen 
las cosas malas. No son las plantas. No es que la ayahuasca le hizo hacer esto a estas personas. 
Esta persona (Alberto Varela) lo trae dentro a esto, porque estuvo preso un año y medio, salió de 
vuelta, volvió a hacer lo mismo y a día de hoy sigue habiendo comentarios sobre abuso y sobre toda 
la misma historia. Es decir, todo continúa igual. Pero bueno, ¿qué quedó de esto? De esto quedó 
la Plantaforma. La Plantaforma, como misión, tenía encontrar un código que nos uniera a todos, un 
código ético, como tenemos en la psicoterapia, en la medicina. Este código ético no habla de las 
formas de las ceremonias porque cada uno tiene su tradición. Pero este código ético lo que quiere 
es transmitir a una persona que no sabe nada de nada del mundo de las plantas, qué cosas son 
éticas y qué cosas no. Es decir, no tiene que manosearte para curarte, no tiene que pasarse contigo. 
Y bueno, ahí si quieres ir a ver el código ético de la Plantaforma, es un código que no habla de 
cómo deben ser las ceremonias pero sí habla de qué es importante en una ceremonia. Es decir, hay 
cosas que son importantes en la ceremonia: que no te manipulen, que no te hablen de dinero, que 
no te manoseen, etc., etc., etc. Entonces después de un trabajo largo de consciencia entre todas 
las personas que participaron de esto salió el código ético. Y es un código al que adherimos todas 
las personas que trabajamos con plantas, de forma que una personas que no conoce nada, si sabe 
que estamos bajo el código ético de la Plantaforma sabe que acá hay integridad, rigurosidad. 

¿Vos crees que algún día el estado va a oficializar estas prácticas?

El futuro lo veo así, de Hermanosis y de gente como nosotros: yo veo que en un futuro no muy lejano, 
nosotros vamos a ser las personas que recibimos a otras personas en un lugar tranquilo para que 
puedan renovarse, regenerarse, re-encontrarse. Las personas como nosotros abrimos un espacio y 
recibimos personas y después de estar un tiempo con nosotros vuelven a sus lugares con una nueva 
perspectiva de su realidad, con mucha más salud, y con mucha más fuerza para vivir. Entonces, yo 
apuesto a que ofrecemos un modelo para ser incorporado en nuestra sociedad, con una alternativa 
de salud, una alternativa regenerativa, una alternativa saludable, una alternativa de crecimiento de 
consciencia y que ofrece una mejor forma de vivir todos las encrucijadas que tiene ser humano.

74



Con esto que estamos viviendo del encierro y del covid, ¿cuál creés que puede ser el men-
saje que estemos recibiendo en un nivel espiritual? 

Por mi carácter, soy una persona que le gusta ver lo positivo de las cosas. Creo que los mensajes 
son claros, ¿no? El mensaje que está enviando la Madre Tierra está claro, ¿no? Tenemos que parar, 
hay que bajar un cambio. El mensaje no está diciendo que la naturaleza está en contra de los an-
cianos ni a favor de los niños. No entendemos por qué afecta a un grupo de la población y a otro 
no... Eso no quiere decir el mensaje. El mensaje está diciendo que hay que parar. Hemos parado y 
se ha renovado el aire en nuestras ciudades, ha bajado la contaminación y todas las cosas que 
hemos visto desde el encierro: la convivencia en las familias, con nuestros hijos, con nuestras parejas, 
las dificultades que existían por la no convivencia, por la velocidad. Entonces, cuando uno le quitan 
ese estrés, ¿a dónde va a parar ese estrés? El hacer frente al vacío, a poder estar en vacío. Porque 
ahora ha ocurrido un vacío, un vacío de rutina para todos. Y esta desadaptación es, creo yo, la 
mayor de las dificultades para todas las personas, para todos los seres humanos, ¿no? Cuando nos 
quitan la rutina. Me quitan la rutina, ¿cómo me construyo una nueva? Y este vacío, ¿cómo lo lleno? 
Porque en el vacío hay mucho. Y ahí, en primera instancia, cuando aparece el vacío, pues duele 
esto. Y después nos hemos ido adaptando un poquito mejor a este vacío, hemos construido una 
nueva rutina. Entonces, creo que tiene polaridad todo lo que está pasando, ¿sabés?  Por un lado 
hay una carga de dolor y de tristeza enormes, por todas las muertes y por todas las privaciones que 
han sufrido y que hemos sufrido las personas a las que se nos han muerto seres queridos, conocidos, y 
no hemos podido hacer nuestros rituales de despedidas, ritual de duelo, no se han podido hacer los 
rituales mortuorios. Son muertes precipitadas, muertes inesperadas que no han podido ser, de alguna 
forma, ritualizadas correctamente y esto trae mucho dolor. Y por otro lado, pues creo que esto ha 
sido, como nosotros decimos, una gran dieta. La dieta en el mundo chamánico nuestro es un período 
en el que uno se retira en aislamiento en un lugar donde no hay estímulos, a curarse, a sanarse. Y así 
es como se aprende en nuestro camino, haciendo dietas, tomando plantas, en soledad. Y acá hubo 
un proceso de dieta mundial. Todo el mundo metido en su casa (ríe) en aislamiento y sin poder hacer 
lo que quiere, y yo creo que la dieta es algo maravilloso, creo que nos ha dado oportunidad de 
leer, de descansar, de amar, de pelear, de crecer, de saber para dónde queremos ir, de todo. Estas 
son las dos polaridades: mucha incertidumbre y mucha certidumbre.

Muchas gracias. ¿Hay algo que quieras decir que no te haya preguntado?

Acá estamos, a disposición de lo que haga falta. Te ofrezco que dejes abierto el canal para per-
sonas que necesiten contactar conmigo, a disposición de todas las personas, toda nuestra infor-
mación, todo nuestro conocimiento y todo nuestro saber hacer.

Pueden contactar con Claudio a través de Hermanosis: 
Pueden visitar la web de Plantaforma aquí: 

www.hermanosis.com

75

http://www.plantaforma.org]

http://www.hermanosis.com
http://www.plantaforma.org%5D


sección dedicada a las lecturas nos han generado impacto

LA BIBLIOTECA DE ALE JANDRÍA

por ALEJO LÓPEZ

LOS SÍMBOLOS
DEL HORÓSCOPO

Robert Hand

“Todos los sistemas de 
adivinación, incluyendo 
la astrología, tienen el  
mismo propósito:
encontrar donde uno se 
halla en el universo que 
le es propio”

Robert Hand

76

Robert Hand, de Sol en Sagitario y Júpiter exaltado en su Ascendente (regente de su Medio Cielo), 
es un astrólogo que requiere poca introducción. Su padre, Wilfred Hand, había utilizado las técnicas 
astrológicas para predecir los movimientos de la bolsa. Robert comenzó a estudiar astrología a los 
17 años y se destacó por sus conocimientos de historia y por su capacidad para incorporar diver-
sas técnicas. Su Sol en casa 6 fue capaz de entrarle a la práctica de manera metódica y precisa. 
Fue uno de los primeros en desarrollar un software astrológico para el cálculo de cartas astrales. Su 
Ascendente en Cáncer, regido por la Luna en Escorpio en casa 5, le llevó a investigar las técnicas, 
a cuestionar sus supuestos y producir muchísimo material. Con el Sol en Sagitario, además, se interesó 
por la filosofía sobre la cual se sostenían las prácticas astrológicas. Aprendió idiomas clásicos para 
poder acceder a los textos originales y en 1997 fundó Arhat Media (Archive for the Retrieval of His-
torical Astrological Texts - “Archivo para recuperar textos astrológicos históricos”). 



En 1981 publicó un libro llamado Horo-
scope Symbols o Los símbolos del 
horóscopo. Originalmente, había pensa-
do en escribir unos pocos artículos que 
explicaran en resumidas palabras todos 
los elementos a tenerse en cuenta a la 
hora de evaluar o leer una carta natal. 
La idea era preparar la primera sección 
introductoria al libro que pensaba titu-
lar Horoscope Synthesis (La Síntesis del 
Horóscopo) y que creo que se ha publi-
cado bajo el nombre de Planets in Syn-
thesis: Interpreting The Whole Horoscope 
(Planetas en Síntesis: Interpretando todo 
el horóscopo), actualmente imposible de 
rastrear o conseguir, según mi experiencia. 
A medida que desarrollaba estos “capítu-
los introductorios”, el número de páginas 
aumentaba. Finalmente, decidió que formarían un libro enteramente aparte que analizara, criticara y 
explicara cada elemento del horóscopo.

La palabra “criticara” aquí es de especial importancia. Este libro no sólo expone y analiza los sím-
bolos del horóscopo sino que se adentra en buscar el origen y la lógica de cada uno de ellos. 
Además, el autor comparte su propia experiencia y explica qué aspectos de la astrología cree que 
tienen sentido y cuáles no. Por ejemplo, sugiere que en lugar de considerar a Venus como el regente 
de Tauro, deberíamos considerar el IC ya que este es nuestra conexión con la Tierra y ¿por qué el 
planeta Tierra no tiene derecho a ejercer también de regente? También critica otras posturas, por 
ejemplo, explica que él no le ha encontrado mucho propósito al uso del Vértex. Además insiste en la 
necesidad de investigar durante la práctica astrológica. Por ejemplo, cuando desaconseja utilizar 
los planetas hipotéticos recomienda, al mismo tiempo, que es necesario investigarlos para poder 
negar su validez con argumentos y no suposiciones.

Este libro me gusta. Disfruté al leerlo y disfruto al volver a él cada tanto. Fue uno de los primeros li-
bros que compré cuando decidí hacerme astrólogo profesional y recuerdo leerlo despacio para 
saborear cada frase y todo su contenido. Me recuerdo subrayándolo con un lápiz de punta muy 
fina para no dañarlo y haciendo mis anotaciones en el margen. Creo que cualquier estudiante de 
astrología se va a beneficiar de su lectura. También pienso que astrólogxs avanzadxs pueden volver 
a él para recabar información. Es un libro de precisión técnica y que creo que el conocimiento pro-
fundo de la técnica astrológica puede ayudar en su práctica para evitar aproximaciones imprecisas. 
Es un libro que alienta a la crítica, la investigación y la búsqueda.

El mismo se estructura en varias partes. Después de una breve introducción está la sección “Puntos 
de la carta”, que hace referencia a los planetas y otros elementos no corpóreos como los nodos. Le 
sigue “Relaciones angulares”, en donde describe los aspectos, cuestiona su uso tradicional aportan-
do ideas y reflexiones, y explica la doctrina de los puntos medios, gran olvidada en la práctica y de 
inmenso valor. Luego, la sección titulada “La posición zodiacal” que se refiere a los signos como mét-

77



odo de medida del lugar en que se encuentran esos puntos de la carta y sus significados (incluidas 
las polaridades, las dignidades y un crítica a su uso: ¿qué sentido tiene usar dignidades? ¿cuándo sí 
y cuándo no?). Finalmente, cierra con “La posición mundana” que hace referencia a los ángulos y la 
distribución de las casas.

No puedo dejar de mencionar la lista de bibliografía que recomienda leer para profundizar en el es-
tudio de nuestro arte. De la mano de Jung cita a otros clásicos astrólogos que han sido olvidados ya 
que sus prácticas han sido condenadas como arcaicas o medievales. Recomienda leer a Manilius, por 
ejemplo, o a Morinus y también a un clásico: Ptolomeo. Muchxs practicantes de astrología pecamos 
de nunca haber leído las fuentes primarias que dieron lugar a nuestro arte. Hand critica estas fuentes 
pero también toma de ellas todo lo que considera valiosas y, sobre todo, apela a que investiguemos 
y experimentemos. 

“Dentro de estos patrones, nuestra creatividad y responsabilidad no están disminui-
das, sino que se les otorga una forma a partir de la cual posibilidades infinitas pueden 
emerger”

¿Quién escribió este artículo?

ALEJO LÓPEZ
DFAstrolS

@alekiosastro

alekios@alekios.com

Es tutor de la “Faculty of Astrological Studies” de Londres, graduado en Psicología y licenciado en Artes 
Dramáticas. Con 20 años, ya cursaba astrología en la escuela de Eugenio Carutti en Buenos Aires. Por otra 
parte, obtuvo el certificado de «Horary Practitioner» en “The School of Traditional Astrology” de Deborah 
Houlding, donde todavía continuúa el curso de maestría. También está cursando el Master “Cultural 
Astronomy and Astrology” por la “University of Wales Trinity Saint David”. Ha dado conferencias en 
España e Inglaterra, incluidas las conferencias de la Asociación Astrológica de Inglaterra y NORWAC 2020 
en Seattle. Además, ha publicado artículos en The Journal of the Astrological Association of Great Britain, en 
The Mountain Astrologer y en la revista I•AM Astrology. 

78

www.alekios.com

http://www.alekios.com


Solsticio de junio:
tiempo de nodos lunares

por JUAN MANUEL MORO

sección dedicada a estudiar el equinoccio o solsticio correspondiente

LA CRUZ CARDINAL

UNA MIRADA AL CIELO VÉDICO

El 20 de junio 21:45, GMT, el Sol ingresa en el signo de Cáncer tropical. Es el comienzo del solsticio 
para todo el globo, cada hemisferio con su respectiva estación. Es un tiempo de gran importancia y 
cambio en la vida terrestre. Desde la perspectiva sideral, bajo la mirada védica, intentaré acercarles 
lo que el cielo nos trae para que podamos expandirnos a otros mitos y miradas. 

79

Navagasuki ayuda a los devas



Todos los sistemas astrológicos vienen hablando de las grandes conjunciones, los grandes ciclos 
que se cierran y se vuelven a abrir. Me gustaría hablar de otro aspecto que se está dando en el 
cielo y que está llegando a su cierre. Los Nodos Lunares están formando lo que se llama Kala Sarpa, 
la mordida de la serpiente o el tiempo de la serpiente. ¿Qué es esto? Todos los planetas quedan de 
un lado de la división que forman los Nodos, que siempre están en oposición. Esta es una configuración 
o yoga planetario muy estresante. Divide las aguas, produce un desbalance energético. La Luna 
cada 15 días “rompe” el Kala Sarpa, pero es por poco tiempo y la Luna no tiene la suficiente fuerza 
como para compensar a todos los planetas del otro lado. Podríamos decir que ninguno la tiene. Los 
Nodos nos hablan de los karmas, de las acciones que venimos realizando tanto consciente como 
inconscientemente. A esto le sumamos los eclipses de junio y julio en medio del solsticio. Esta energía 
impregna con una mística especial al solsticio. 

En la astrología de la India, los Nodos Lunares son entendidos como planetas sombríos, son un mismo 
ser llamado Nagavasuki, la serpiente regente de Pala Lokah, un mundo inferior al del planeta Tierra. 
Como nos cuenta el mito, esta serpiente ayudó a los devas en la batalla contra los asuras (demo-
nios, almas altamente evolucionadas que olvidaron su naturaleza divina por quedar atrapados en el 
mundo de los sentidos). La batalla se libraba por la búsqueda del amrita, el néctar de la inmortalidad. 
Nagavasuki decidió ayudar a los devas y se ofreció como soga para así remover las aguas del 
océano donde el amrita estaba oculto. De este batido del océano nacen muchos aspectos de la 
divinidad, como Vishnu, encarnado en la tortuga, y Lakshmi, su esposa, diosa de la abundancia. El 
mismo Vishnu toma la encarnación de Danvantari, el dios del ayurveda, la ciencia médica milenaria 
de la India. Asuras y devas unidos llegan al amrita. Pero los devas tenían que sacarlo para que los 
asuras no la tomaran ya que aún no estaban listos para la inmortalidad. En el gran banquete que se 
celebró para repartir el amrita, Nagavasuki se dio cuenta del engaño de los devas, se adelantó, lo 
encontró y se lo bebió. La Luna y el Sol, que lo vieron, fueron corriendo a contarle a Vishnu lo que esta 
serpiente había hecho. Vishnu tomó su sudharshana chakra, la rueda de pura luz que tiene en una 
de sus manos, y con ella cortó a Nagavasuki. Así quedó la cabeza, el Nodo Norte, también llamado 
Rahu, desprendida del cuerpo, el Nodo Sur o Ketu. Vishnu decidió ubicarlos cruzando el planeta 
Tierra, para recordar qué es lo que debemos purificar antes de beber amrita. El enojo de Nagavasuki 
hace que sus partes siempre estén persiguiendo a la Luna y al Sol e intentando comérselos. Lo logra 
cada tanto, pero cuando Rahu, la cabeza, logra comerlos, ellos logran salir por la garganta. 

Hasta acá el mito que nos acerca algunas imágenes sobre el lugar de los Nodos en la astrología 
védica. Volviendo al cielo de este tiempo, y entendiendo un poco más la configuración que atrave-
samos, vemos que cada escuela de astrología tiene su interpretación sobre cuándo finaliza el Kala 
Sarpa: algunos plantean que finaliza cuando un planeta pasa los grados de Rahu o de Ketu, por 
ejemplo: actualmente vemos que los planetas (incluso los transpersonales) se encuentran entre Ketu 
y Rahu, en dirección hacia Rahu; el planeta que cruce la posición que Rahu tiene en el cielo, rompe 
el Kala Sarpa. Otros, más clásicos, proponen que este finaliza cuando uno o más planetas pasan al 
signo siguiente al de la ubicación del Nodo. El planeta que rompe el Kala Sarpa es un indicador de 
la energía que resuelve la tensión vivida. 

Podemos empezar a observar el inicio del Kala Sarpa desde el 24 de febrero, cuando Marte cruzó 
la posición del Nodo Sur, Ketu, a los 11º 13’ de Sagitario Sideral. Siguiendo a los clásicos, fue el 30 
de marzo, cuando Júpiter ingresó en Capricornio Sideral. La salida de este yoga planetario también 
la podemos tomar el 3 de junio, cuando Mercurio ha cruzado el grado 5 de Géminis Sideral, donde 

80



se encuentra el Nodo Norte con una Luna en Libra Sideral. O podemos tomar el 16 de julio, cuando 
el Sol ingrese en Cáncer Sideral. Esto puede marearnos un poco ya que no estoy dando una fecha 
única. Creo que es interesante sostener esta tensión entre clásicos y algunos más modernos. Lo que 
me importa de esto es señalar que son tiempos de tensión, tomo a los dos como válidos y que van 
a estar afectando en distintos niveles. Esa es la clave de los nodos.

Los nodos trabajan en el plano mental y desde ahí se manifies-
tan en el físico. Podemos sentir sus incomodidades internamente, 
que después nos llevan a tomar resoluciones o encontrarnos con 
eventos que mueven nuestro curso. Lo importante de este tiempo 
es hacer consciente que este desbalance es el que se está ju-
gando en el cielo: crece el estrés mental, tenemos la sensación 
de división y de desbalance interno entre nuestras polaridades 
mundo interno/mundo externo. La dirección de los planetas es ha-
cia Rahu, el Nodo Norte, y el planeta que finaliza el Kala Sarpa 
es el Sol. La dirección hacia Rahu nos habla de nuestros karmas 
futuros, el tipo de acciones que vamos a buscar realizar. También 
nos habla de las ambiciones, las ansiedades y la insatisfacción. 
El Sol nos trae una respuesta muy benéfica: es el alma quien va a 
guiar nuestras acciones. La astrología en India se relaciona con 
el yoga y con el ayurveda. Desde el ayurveda podemos tomar 
el consejo de moderar los alimentos rajásicos, los que son muy 
estimulantes, como los sabores picantes y ácidos. Estos llevan a 
la mente a una excitación hacia los sentidos que nos fija en una 
sola dirección. Desde el yoga encontramos un bellísimo asana, 
vrikasa, la postura del árbol –sostenidos en un solo pie, erguidos, 
con las palmas de las manos juntas sobre el corazón y la mirada en un punto fijo. Es un buen asa-
na para explorar el equilibrio, el punto justo y el balance tanto con el mundo interno como con el 
externo. Estas sugerencias pueden ser útiles para explorar y regular la disposición que el cielo nos 
propone con nuestra vida, tanto en la esfera interna como externa. 

TIEMPO DE ECLIPSES 

Entramos en tiempo de eclipses que hace resaltar aún más la importancia de los nodos: El 5 de junio 
tuvimos el eclipse penumbral y el 21 de junio el anular; el 7 de julio nos encontramos con el segundo 
penumbral. 

El eclipse que se dio en la Luna Llena del 5 de junio ocurrió mientras que la Luna se encontraba 
debilitada en Jyeshta Nakshatra, regido por Mercurio. Este nakshatra tiene un gran poder, se ubica 
en las profundidades de Escorpio Sideral, donde se produce el encuentro con nuestros mayores 
temores y el hallazgo de kundalini, la serpiente que nos libera de todos nuestros karmas. El Sol se 
ubicaba en el sensual Rohini Nakshatra, regido por la Luna. El Sol se encontró ante los placeres y el 
disfrute, lo que lo motiva. Al ser la Luna regente del nakshatra y estar ubicada en Jyeshta, nos habla 
de la sensación de pérdida de ese placer obtenido por el Sol. El eclipse ahí confunde y generó 
disturbios en esta lunación.

81

Postura del árbol
Laura Bonacera



En el eclipse anular de Luna Nueva 21 de junio, el Sol y Luna se encuentran en Mrigrashira Nakshatra 
junto a Rahu, Nodo Norte. Mrigrashira es un nakshatra regido por Marte y significa la cabeza del 
venado. Es un nakshatra muy emocional, volátil y asustadizo. También nos conecta con la intuición y 
las fantasías. La tensión acá se da por un aumento de los temores, significador tanto en Mrigrashira 
como en Rahu y en la Luna Nueva. Marte se encuentra en este momento en Piscis Sideral, desde 
donde aporta la energía de disolución que le otorga Piscis a los temores que se presentan.
 
El 5 de julio tendremos el último eclipse penumbral de este grupo. La Luna Llena se da en Purva Ashada 
Nakshatra, regido por Venus, mientras el Sol se encuentra en Ardra Nakshatra, regido por Rahu, 
Nodo Norte. Purva Ashada nos trae algunos obstáculos, como el apego. Pero el deseo del alma en 
esta instancia de las mansiones lunares es aventurarse por más. Cuando puede soltar los patrones 
conocidos de sus deseos, abre las puertas a los nuevos talentos contenidos en su alma. Ardra es 
un nakshatra bélico, que nos lleva a la lucha, a la insatisfacción. Pero su símbolo es la lágrima. Nos 
habla de la liberación, la calma que se encuentra después de la catarsis. Es un tiempo que empuja 
y fuerza a liberar. 

Comenzamos con un eclipse penumbral donde nos 
metemos en Nakshatras que van hacia lo más pro-
fundo, se oscurece nuestra mente, se siente pertur-
bada nuestra alma. Pero aparece la clave y ayuda 
para disolver los temores. La Luna Llena de julio nos 
trae la posibilidad de liberar. El yoga nos ofrece el 
asana simhasana, la postura del león, de gran ayu-
da en este tiempo. Es un asana que hay que re-
alizar con ciertos cuidados y la guía de un profesor 
o profesora de yoga. Simhasana nos permite liberar 
el miedo, soltar las tensiones y todo lo contenido en 
nuestra garganta. 

Clásicamente, los eclipses son vistos como presa-
gios, sus efectos se dan al tiempo de haber acon-
tecido el evento en el cielo. Debemos recordar que 
el efecto es psicológico y se libera en el cuerpo. 
Como presagios, no podemos tomarlos ni como 
malos ni como buenos, ellos solo son. Está en nuestro 
dharma personal y lo posible para cada tiempo ver 
qué podemos hacer con ello. 

¡Buen Solsticio!

82

Postura del león
Laura Bonacera



¿Quién escribió este artículo?

¿Quién ilustró este artículo?

JUAN MANUEL MORO	

LAURA INÉS BONACERA

Desde chico estuvo en contacto con la meditación y el yoga por su madre y su padre, y con la astrología por su 
tío abuelo. Terminó su carrera de grado en Psicología en la USAL y estudió psicoanálisis en distintas instituciones. 
Realizó el Diplomado Universitario en Ayurveda y el posgrado en Psicología Ayurveda en la Fundación para la 
Salud Ayurveda Prema. Estudió Astrología en Centro Urania, pero siempre con interés sobre la astrología de la 
India. Inició sus estudios en Jyotish, Astrología Védica en Jyotish del Sur, en CABA y continúa su formación con 
Komilla Sutton de San Francisco, California. Expuso en el Congreso de Ayurveda de AMARA en Buenos Aires 
sobre los aportes del Ayurveda a la psicoterapia. Este año inició su formación en el profesorado de yoga de la 
Fundación Hastinapura. Actualmente se desempeña como psicólogo conduciendo tratamientos, como astrólogo 
realizando consultas. También dando clases y charlas en diferentes escuelas y fundaciones sobre ayurveda, psicología 
y astrología védica.

Es fotógrafa profesional egresada de la escuela creativa de fotografía de Andy Goldstein. Expresión y arte son para 
ella la más alta forma de comunicación. Actualmente estudia el profesorado superior de Hatha yoga en la escuela 
Hastinapura. Esta práctica le apasiona y sosiega a la vez.

IG. @moro.juanmanuel

laubonaph@gmail.com
IG. @Llau77
TEL.54 11 4169-3372

www.juanmanuelmoro.com

83

www.juanmanuelmoro.com


Que las estrellas iluminen tu camino.

¡Gracias!

La revista está hecha con amor, dedicación y pasión. Queremos pedirte si puedes 
tomarte unos minutos para responder este breve cuestionario y ayudarnos a 
mejorar:

redaccion@revistastellium.com

Esperamos que el tiempo que invertiste en leer nuestra revista te haya sido 
placentero y haya despertado nuevos intereses o reflexiones con respecto a 
tu vínculo con la astrología. Si quieres, puedes hacernos llegar tus comentarios, 
sentimientos y opiniones a 

84

encuesta

mailto:redaccion%40revistastellium.com?subject=
docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSfBKIoaU--HY0UdgNSIYyAypYb9aWaXC6jOKlRrdrXwx3zMOg/viewform

